Indexation

N

Eurasian
E I S“c:lentlﬁc
uurna

www.ESJIndex. urg

REVUE SEMESTRIELLE / N° 008 / JUIN 2025

ISSN : 1987-1538
E-mail : revuemiri09@gmail.com
Tel. +237 6 9956 34 79/ +223 75 35 97 82

Bamako - Mali




PRESENTATION DE LA COLLECTION

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique
spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques
(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche
en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage,
métaphysique, épistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et
politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de

I’environnement, théologie et en ontologie.

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche
Philosophique a travers le partage des résultats d’avancées scientifiques,
I’innovation thématique, et la culture de I’esprit critique.

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques
pertinentes sur les realités sociales africaines, les théories de la connaissance, la
philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de I’identité de
I’ Afrique moderne, la philosophie de I’information et la pensée philosophique

africaine.



EQUIPE EDITORIALE

Directeur de Publication Directeur Adjoint
Pr Belko OUOLOGUEM (Mali) Pr Sékou YALCOUYE (Mali)

e Comité scientifique et de lecture

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph
Ki Zerbo, Burkina-Faso)

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouét-Boiny de
Cocody-Abidjan),

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I,
France)

Pr Mounkaila Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni
de Niamey)

Pr Samba DIAKITE (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké)
Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille 1, France)

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de
Bouake)

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouét-Boigny, Cote
d’Ivoire)

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouét-Boiny de
Cocody-Abidjan)

Pr Blé Marcel Silvere KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara
de Bouaké)

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universitéss UGLC
SONFONIA, Conakry, Guinee)

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki

Zerbo, Burkina-Faso)



Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Université Yambo
Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali)

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem
de Bamako, Mali)

e Comité éditorial

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de
Bamako, Mali)

Dr Siaka KONE (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)
Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de
Bamako, Mali)

Dr Oumar KONE (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)
Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion
de Bamako, Mali)

Dr Eliane KY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)
Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali)
M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de
Bamako, Mali)

e Rédacteur en chef

Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako,
Mali)

e Coordinatrice
Dr Palai-Baipame Gertrude (Histoire, Université de Douala, Cameroun)

e Coordinateur adjoint

M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue)



POLITIQUE EDITORIALE

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui parait deux (2)

fois I'année et publie des textes qui contribuent au progres de la connaissance dans

tous les domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie

des articles de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études

critiques.

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il

soit un article de fond, original et comportant : une problématique, une

méthodologie, un développement cohérent, des réferences bibliographiques. »

(Conseil Africain et Malgache pour I'Enseignement Supérieur CAMEYS)

v

v

La bibliographie doit étre présentée dans I’ordre alphabétique des noms des
auteurs.

Classer les ouvrages d’un méme auteur par annee de parution et selon leur
importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la méme annee.

Tous les manuscrits soumis a la revue MIRI sont évalués par au moins trois
chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.

Suite a 1’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais
d’instruction et de publication avant poursuite du reste de la procédure.

Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un
manque de rigueur sémantigue et syntaxique.

Chaque auteur recoit son Tiré a part dés la publication du numeéro.

Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des
textes publiés sont exclusivement réservés a la revue MIRI.

Aprés le processus d'examen, I'éditeur académique prend une decision
finale et peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des

présomptions sur la qualité de l'article.



SOMMAIRE

Toussaint Kouame N’GUESSAN
Panser la corruption en Afrique a ’aune du penser de Machiavel................... 1

Salifou DJIGUEMDE
Les défis d’une culture de la rationalité face aux systémes de croyances en
AU, .. 19

DIOMAND Aikpa Benjamin
Contribution ~ critigue et normative sur le terrorisme et la
Sl To T (- PSP 32

TAKPE Kouami Auguste

N’Goran Vincent Alla
Georges Canguilhem et le statut scientifique de la santé : La santé, un concept

vulgaire €t NOTmMatif ... ..o e 67
Oumar KONE

La complexité de la révolution transhumaniste : Quelles perspectives pour
P ATIQUE . e 84
Zibrila MAIGA

Pratique de la reformulation en classe bilingue : défis et perspectives............ 103
Yacouba TRAORE

De Ul’illusion au clivage politique droite/gauche : pour une radicalisation
AEMOCTALIQUE. . ...t e e 118
Thibaut Dubarry

L’angoisse pentecotiste au regard de la promesse d’autonomie. Illustration des
contradictions de la sortie du religieux dans 1’ére démocratique libérale a la
lumiere d’une Eglise d’un township sud-africain.................................e 134

Ibrahima KINDA
Lecridel'école ausahel........oooniimmiiii e, 152

Yao Sabin KOUADIO
Sur la dynamique politique en Afrique a partir des concepts de puissance et de
force chez Spinozaet Tempels. ..., 174



Pégala Soro Epouse Doua
Les savoirs endogeénes africaines a 1’aune de la méthode scientifique

POPPEIIENNE. ... ettt e, 189
Albert ILBOUDO

La métaphysique, en dépit de ’actualité...............cccoviiiiiiiiiiiii ... 207
Julien YABRE

Le sens schellingien de la fondation de la philosophie : a partir de Fichte et contre
IOt o 226

Grahon Marie Thérése Sidonie BEUGRE, N’dri Solange KOUAME
Mobilité et dialectique platonicienne..............ooiiiiiiiiiiiee 239

Ange Allassane KONE
Le monde intelligible platonicien : a I’image du monde spirituel biblique ou
ArChETYPE dE PENSEE 2. ettt re s 252

Mahmoud ABDOU, Sigame Boubacar MAIGA
La démocratie et les reéalités sociales : les defis de toute bonne gouvernance
POITIQUE. ... 268



L’angoisse pentecotiste au regard de la promesse d’autonomie.
Ilustration des contradictions de la sortie du religieux dans I’ere
démocratique libérale a la lumiére d’une Eglise d’un township sud-
africain.

Pentecostal angst and the promise of autonomy.
Illustrating the contradictions of the emergence of religion in the
liberal democratic era, in the light of a South African township
church.

Thibaut Dubarry
Département de théologie
Université Stellenbosch, Afrique du Sud
thibaut.dubarry@gmail.com

Résumé

Cet article propose d’explorer I'angoisse religieuse en I'espéce d’'une communauté pentec6tiste
d’un township sud-africain. Plus précisément a-t-on déconstruit, analysé et interprété pourquoi,
en quoi et dans quelle mesure I’'eschatologie la générant se révele-t-elle apocalyptique. Ce, car
elle dévoile depuis notre interprétation I'architecture symbolique du monde. En effet I'angoisse
révele d’une part la sortie fragmentaire du christianisme et son basculement dans la démocratie.
D’autre part met-elle en évidence son oxymorique alliance avec le néolibéralisme soulignant
les contradictions contemporaines de la recomposition religieuse. Elle atteste des heurs et
malheurs de la sécularisation du croire quant a sa volonté d’assurer de concert I'autonomie du
sujet et sa souveraineté sur sa destinée tant individuelle que collective. A mesure que le fidéle
sanctifie I'immanence du marché s’expose-t-il au risque d’une nouvelle hétéronomie,
transfiguration symbolique du Deus ex machina du capitalisme que cette gnose théosophique
s'attelle a découvrir, mais nullement a s’en affranchir, dévoilant I'apocatastase — la restauration

des origines a laquelle suit un instant de décision.

Mots-clés : pentecdtisme, angoisse, Afrique du Sud, néolibéralisme, autonomie, liberté
Summary

This article deals with religious anxiety in respect with a Pentecostal community of a south
African township. We have more precisely deconstructed, analyzed and interpreted why, in
what and to which extent its eschatology is apocalyptical. It unveils, the symbolic architecture
of the globalized world. The anxiety reveals on the one end the exit of Christianism and its

changeover in the democracy. On the other hand, it emphasizes its oxymoric alliance with

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 134



neoliberalism, highlighting the contemporaneous religious contradictions to promote both

individual empowerment and the sovereignty of his destiny within the immanence of the
market.

Keywords: Pentecostalism, anxiety, South Africa, neoliberalism, autonomy, freedom

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 135



Introduction

Des « craintes et tremblements » de commettre le péché découlerait, selon Kierkegaard
(2015, p.76), I'existentialisme attribué a la foi chrétienne en ce qu’elle procurerait aux croyants
« les vertiges de la liberté ». L’angoisse de la culpabilité, argua-t-il, chargerait en effet
salutairement le fidele de la pesanteur d’'un devoir moral, car I'agréait-elle en retour de la grace
individuelle gu’impulse la responsabilité de soi. Sans cette dette edt-il encouru le risque d’étre
enchainé a ce que Spinoza dénommait ses « servitudes natives » (1965 :56). Entiérement
soumis aux affections ou aux circonstances extérieures, I’nomme ne releve plus alors de lui-
méme, mais « de la fortune dont le pouvoir est tel sur lui que souvent il est contraint, voyant le
meilleur, de faire le pire » (247).
Cet article propose de confronter cette lecture philosophique de la théologie chrétienne a la
syntaxe doctrinale du pentecdtisme. L’ethnographie d’une communauté sud-africaine
appartenant a cette obédience a laissé percevoir de prime abord une sémillante impression de
félicite - les fidéles paraissant baigner dans une sérénité. Toutefois cette quiétude ou allégresse
se révéla, a terme, captieuse. Se déclenchent, en effet, durant les cérémonies d’intenses et
spectaculaires bouffées d’angoisse saisissant les fideles. On explorera et interprétera cette

coalescence ou intrication de ces deux sentiments apparemment antinomiques.

e Meéthodologie

Précisons que cette « observation participante » fut réalisée durant cing ans au sein de la Revival
Fire Ministries (RFM) de Kayamandi, un township sud-africain (Dubarry, 2023). Cette
communauté représente, a maints égards, comme [’attestera graduellement ce texte, a un
laboratoire social de « la recomposition du religieux et du politique » (Lefort, 2001: 97).
D’abord car son succes refléte la « pentec6tisation globale du christianisme » (Anderson, 2013:
17). La nation arc-en-ciel indissociablement multiculturelle, démocratique et neolibérale
symbolise ensuite le paradigme contemporain prédominant. Kayamandi, plus précisément,
condense les maux sud-africains (criminalité galopante, sida, précarité) susceptibles de justifier

une angoisse de leurs résidents.
e Reésultats

On mettra en évidence les ressorts de la sécularisation de son eschatologie qui procede
principalement, depuis notre interprétation des sentiments contradictoires observés, de la

découverte du Dieu caché ou Deus absconditus. Se substitue le Deus ex machina du capitalisme

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 136



dont on verra que le prélat de la RFM s’attele a divulguer les connaissances nécessaires pour
accomplir son salut par I’entremise du marché. Aussi I’autonomie qu’il prodigue comme « bien
du salut» (Weber, 2003: 87) au nom de valeurs démocratiques apparait possiblement
antagonique avec I’ordre capitaliste. De 1a un paradoxe quant a I’émancipation par la réussite
temporelle pronée dans cette doctrine. L’ impératif consumériste profane sur I’autel du marché
expose le fidele au risque qu’il s’assujettisse a son ordre et ne s’y aliéne dans son acception

marxiste.

Deés lors doit-on nous interroger sur la véracité de la promesse d’émancipation et la
compatibilit¢ de vouloir, de concert, assurer le salut par 1’autonomie et de délivrer a la
déréliction. Le «secret séminal de I’attitude religicuse » assigné par M. Gauchet ab
origine, celui « du choix de se déposséder en consentant a sa dépossession » (1985:89) semble
compromis. En dévoilant Dieu, cette doctrine pourrait aussi bien entériner sa mort cornée
prophétiqguement par Nietzsche comme elle pourrait témoigner du « dernier Dieu » évoqué par
Heidegger. Postulons que le pentec6tisme dorénavant se soit placé sous les auspices
démocratiques. Si tant est que cette obédience s’arrache univoquement et véridiquement a la
I’hétéronomie, de quelle métaphysique I’angoisse pentecdtiste fixe-t-elle dorénavant les

vertiges ?

Le recours religieux sera appréhendé comme registre d’articulation du « mouvement et de
I’incertitude » (Balandier, 2014: 91) généré par le flottement de la modernité. La dissolution
des repéres et marqueurs amplifie la gageure d’assurer une totalité unifiée du social. On
appréhendera I’angoisse « comme un mode fondamental du sentiment de la situation et
révélation privilégiée de 1’étre-1a » (Heidegger, 1964: 34). On s’inscrira dans la lignée la thése
séminale de M. Gauchet énoncée dans Le désenchantement du monde (1985). L’historien et
philosophe soutient, dans ce maitre-livre, que le christianisme s’extravasait dans la démocratie.
Dorénavant conclut-t-il « le lien des hommes est concevable et praticable sans les dieux »
(1985:65). Si le « christianisme est une religion de la sortie de la religion » pour user de sa

formule cinglante, il nous faudra avaliser si le pentecétisme figure-t-il comme son achevement.

Le triple sacre de ’individu, de I’égalité et du marché s’imprime lisiblement dans 1’éthos de
[’homo pentecosticus et permettra de résoudre I’énigme de cette félicité entrecoupée de phases
convulsives. On montrera que ces dernieres se déclenchent dans la cadre de rites institués par
le pasteur afin d’assurer, fut-ce dans une « stratégie inconsciente », une catharsis. Dans cette

optique mettra-t-on en perspective I’angoisse et la félicité pentecOtiste avec sa promesse

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 137



eschatologique. La plénitude matérialiste qu’elle sanctifie procéde d’une interprétation
contextualisée du plérome évangélique. Ce concept est évoqué par une Priere de Saint Paul
dans son Epitre aux Ephésiens : « Ainsi, vous recevrez la force de comprendre, avec tous les
saints, ce qu'est la Largeur, la Longueur, la Hauteur et la Profondeur, vous connaitrez I'amour
du Christ qui surpasse toute connaissance, et vous entrerez par votre plénitude dans toute la
Plénitude de Dieu. » (Aletti, 2001 : 11, 19). On assimilera Mandela, pere de la nation arc-en-
ciel, & un christ de la vérité¢ et de la réconciliation qui a béni I’ordre néolibéral par sa
sanctification urbi et orbi du consensus de Washington en 1994. Il a, en effet, contribué a

Iégitimer au niveau global le triptyque « libéralisation, dérégulation, privatisation ».

L’enjeu de cette réflexion sera d’établir pourquoi, dans quelle mesure et en quoi I'angoisse
pentecOtiste, au fur et & mesure qu’on cernera les indéterminations la sustentant, s’avere-t-elle
véridiquement apocalyptique. Rappelons originellement que les enseignements du Christ
proposent de révéler « le sens divin de son époque et comment le peuple de Dieu sera bientot
délivré » (Apocalypse du Saint Jean, 1981 : 87). Une lecture anthropologique éclairera ainsi le
religieux a travers les déplacements des sources de I'angoisse qui saisissent les fideles de la
RFM lors d’interludes. On proposera une interprétation psychanalytique afin d’élucider ses
transferts, refoulements, condensation et sublimation. Une perspective philosophique
examinera a quelle métaphysique I'angoisse renvoie-t-elle. L’ambition majeure de ce texte
tiendra ainsi a éclairer le mystére d’'une ére supposément a jamais séculiére et pourtant
enregistrant une réaffirmation du religieux. Ce qui nous permettra progressivement d’esquisser,
depuis une optique heideggérienne, les variations contemporaines de IE’'tre au Temps
transparaissant persistement a la lumiére des obscurités de I'angoisse religieuse dont on

éclairera la signification.
e Discussion

1. Une religion du salut terrestre et de la délivrance de I’angoisse
metaphysique d’antan
La théologie pentec6tiste tend a séculariser un croire qui se manifeste intelligiblement dans son
« eschatologie d’une sortie de I'eschatologie ». Celle-ci découle en amont des enseignements
du pasteur proposant un salut ici-bas se traduisant par le sentiment de félicité constaté chez ces
croyants. A rebours concoure-t-elle a la délivrance de I'angoisse métaphysique d’antan.
1.1. Le Deus ex machina du capitalisme comme opium du croire pentecotiste
Zimbabwéen de trente et un ans, le pasteur Russel de la RFM impose inépuisablement son

rythme d’entrepreneur a sa communauté. Travaillant en tant que software developper a Cape

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 138



Town, il aun véritable « agenda de chef d’entreprise » puisqu’il cumule une myriade d’activités.
Toutes gravitent dans l'orbe du capitalisme. Ses trois passions sont: « Dieu, les logiciels
informatiques et les grosses Berlines » (dixit). Sa mission, revendique-t-il ad nauseam, est
I’émancipation (« empowernment ») de ses fidéles.  Ses paroissiens Il'attendent avec
effervescence a chaque office dominical dans la cour d’'un immeuble décrépit. On I'entend
arriver & grands coups de klaxons. Les visages sont alors transis d’émotion. Puis irrupte-t-il
triomphant en face du batiment, en faisant un dérapage avec sa rutilante BMW. Rapprochant sa
venue a une parousie dans le monde sacré du capitalisme.

La dimension messianique que lui attribuent ses fideles et la piété de ses prédications entérinent
cette comparaison. Russel dispose personnellement de cing voitures Uber. 1l a monté une
compagnie lui permettant, d’une part, d’aider certains de ses paroissiens épeurés de ne pouvoir
subvenir a leurs besoins. D’autre part démontre-t-il qu’il a su maitriser avec brio le modus
operandi de la réussite capitaliste. Il répete régulierement souvent que ses origines rurales ne
I’ont aucunement entravé dans son parcours méritocratique I’'ayant exhaussé en chef d’entreprise
averti et sagace investisseur. Durant chaque cérémonie s’affaire-t-il sur son MacBook
professionnel. Alors projette-il scrupuleusement le PowerPoint concocté consciencieusement.
S’affichent magistralement derriére lui les fragments évangéliques jugés les plus « profitables »
(sic) octroyant les prétendants de I'autonomie du salut. Demeure, au fil des divers sermons,
cette sentence écrite en majuscules ocrées : « Jésus ne vous donne pas le poisson, il vous
apprend a savoir comment pécher le poisson pour ne plus étre dépendant ». D’entrée assura-t-
il : « Je veux les dynamiser tout en les réconfortant ».

Précisons que la vie du croyant pentec6tiste se place ab initio sous le signe du « baptéme dans
le Saint-Esprit » qui évacue I’hétéronomie au profit d’'une émancipation de I'individu. Les Actes
des ApGtres (chapitre 2, versets 1 a 4, Marguerat, 2007) placent sa conversion sous les auspices
d’un Christ incarné en chair humaine. Cette lecture résulte de la réciprocité contenue dans le
concept théologique de kénose le gratifiant d’une double nature divine et corporelle. Aussi est
dédouané le converti de la culpabilité du « péché originel ». L’hétéronomie chrétienne se
legitimait-elle par la « transcendance extra-sociale » (Castoriadis, 1999 : 67) d’ou procédait sa
légitimité. La puissance de culpabilisation qu’elle imprime au pécheur originel évoluera au fil
de la scolastique chrétienne. Les atermoiements s’illustrent a 1I’ceuvre des siecles ponctués de
synodes qui vont progressivement réduire la dette originelle en transférant la créance a I'autorité
disposant de la legitimité d’assurer le rachat. Logiquement ce dernier menacerait d’entacher en
retour le messie. Les synodes des chrétiens trinitaires sanctionneront comme hérésies les

doctrines infirmant la kénose. Pussent-elles paraitre comme des ergoteries, ces tergiversations

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 139



mettent en évidence I'importance de la cosmogonie biblique qui infléchit par I'entremise de sa
philosophie de I’histoire la logique de secularisation émergeant au seuil de la modernité.

A travers les travestissements du péché originel et des mutations du sacral se déclineront les
échéances eschatologiques. Le « régime d’historicité » (Hartog, 2014) régissant chacune des
époques et cultures afférentes se manifeste intelligiblement par les expectatives temporelles du
salut. En I'espece de la RFM relevent-elles clairement du présentisme, c'est-a-dire celui d'une
valorisation du présent qui s'est « étendu tant en direction du futur que du passé » (2014: 169).
Le passé tel qu’édifié par les traditions, celui de « I'éternel hier « (Weber, 2003: 91) semble
moins hanter ces croyants. S’amenuisent les angoisses imputables au Jugement Dernier
décidant de quelle éternité d outre-tombe meériteront les damnés et les justes. Dorénavant
[’éternité du présent assure le dévot d’un salut ici-bas. Pour que le croyant puisse bénéficier de
cette apaisante déculpabilisation, il doit toutefois renoncer a Satan et continuellement se
préserver du péché. Celui-ci sera désormais envisagé comme l'adéquation ou I'inadéquation
entre I'agir du croyant et la morale préchée par le pasteur.

D’ou I'importance accordée au prédicateur. Dans ce souci s’efforce-t-il de délivrer dorénavant
ses paroissiens a toute angoisse les entravant sur le chemin d’une foi placée sous les auspices
de la «théologie de la prospérité ». Pour cela découvre-t-il le Deus absconditus (« Dieu
caché »). Le prédicateur va lui substituer, fat-ce inconsciemment, ce que Nietzche pressentit en
parlant d’'un « Deus ex machina » qui arbore, pour en filer les métaphores hégéliennes, depuis
ce Volkgeist, les oripeaux et idéologie du Weltgeist actuel couronnant le Zeitgeist capitaliste
néolibéral. En vertu d’'une théologie cataphatique les pasteurs vont faire découvrir aux inities
ce qu’ils jugent étre Dieu. Leur sacerdoce embrasse, en définitive, un impératif de maximiser
la rentabilité du croire dont les doutes et tourments entraveraient préjudiciablement la sérénité
promise.

Le Deus logicus du capitalisme se substitue a 1’énigme angoissante du « Dieu caché » de Pascal
qui « cherchait la vérité et ne trouvaient en lui gu’incertitude » (2015 : 89). De la nous faut-il
distinguer cette derniere avec I'angoisse. De la « misére de ’homme sans Dieu » (Pascal, 2015:
231) naissaient les turpitudes inhérentes a la poursuite de la vérité ou du bonheur. L’inquiétude,
dans l'anthropologie pascalienne, n’est pas nécessairement libératrice. La confrontation a
I’altérité radicale du monde et a soi conduit a I'effroi de la déréliction généré par « le silence
éternel de ces espaces infinis » (Pascal, 2015: 287) ou a conclure que « le moi est haissable ».
Or la Weltanschauung de la démocratie libérale consacre, au contraire, davantage le pneuma

du Saint Esprit, la finitude et cultive du reste le narcissisme de I'individu (Lasch, 2008).

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 140



1.2. Le pari gagnant d’un salut ici-bas consumant I’angoisse des spéculations d’antan
L’embarquement pentecdtiste tient a la possibilité de s’affranchir de I'inquiétude du pari
pascalien de méme qu’a laustérité protestante. Leurs croyants respectifs s’investissent
unanimement certes dans une ascese intramondaine, mais ce non de maniere univoque. Les
premiers s’évertuaient, en effet, a besogner compulsivement soucieux d’un signe d’élection
gu’ils assortissaient a la réussite économique (Weber, 1964: 99). Ce sentiment contribuait ainsi
a les délivrer des effrois occasionnes par leur prédestination. Tandis que chez les seconds ce
n'est plus tant un gracieux sentiment d’élection qui les meut, mais plus véridiquement
I’expérience extatique du salut méme. La « théologie de la prospérité » prone I'accomplissement
d’une « téléonomie de la réussite » (Johnston, 2008: 87). La gloire de culminer au firmament
de I'empyrée matérialiste a été « spiritualisée », pour user du vocable de Nietzsche, comme
Ascension hic et nunc.

Par I'alchimie composite doctrinale Russel consacre-t-il « les lois du marché » sur I'autel d’un
« monothéisme du capitalisme » en ce qu’il consacre la transparence, la fluidité, et I'atomicité
comme prérequis de la loi de la concurrence pure et parfaite qu’il a sanctifiée, I'assortissant d’un
salut hic et nunc figurant simultanément comme théodicée et théophanie. Cette gnose n’est, du
reste, pas véritablement une rupture théologique. Elle renvoie notamment au pélagianisme au
V et Ve siécle qui déniait semblablement le péché originel et défendait la thése du libre arbitre
(Minois, 2002), ce dans le souci identique de s’affranchir de scrupules matérialistes et de
I’'angoisse générée alors par I’Augustinisme. Jung reprendra cette quéte sous le titre d’Aurora
Consurgens (Jung, 2011). Le dessein ultime, depuis le « processus d’individuation » élaboré
par le psychanalyste, tient a terme d’atteindre une conscience supérieure (le Soi).
L’accomplissement se traduira par un sentiment d’éternité qu’il réfere a Aion, a savoir la déité
grecque de I’éternité. Jésus, en outre, représente I'archétype du Soi. L’Aurore dévoilera
progressivement connaissance et sagesse mettant fin aux ténebres (de l'inconscience). La
sotériologie pentecOtiste reprend implicitement en partie cette mission. Le destin n’est plus
intériorisé comme irrévocable tel que stipulé par les liturgies Iénitives dénoncées par Marx

comme « opium du peuple » (2015: 87).

* titre d’un traité d’alchimie attribué a St Thomas d'Aquin

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 141



Or ce courant ne propose plus une vision émolliente des préjudices occasionnés notamment par
les disparités économiques et que leurs affiliés sont les premiers a subir. A I’image de Russel
les pasteurs invitent-ils a I’ordalie du marché les délivrant tendanciellement de 1’angoisse
eschatologique de 1’hétéronomie d’autrefois. Toutefois celle-ci n’est pas pour autant anéantie.
Si le salut embrasse un horizon terrestre, 1’angoisse dérive dés lors également des pathologies
immanentes au social. De la les conseils avisés de Russel visent a les arracher d’une
prédestination indissociablement sociale et divine en ce que la divinité peut s’appréhender
comme « la transfiguration de la société pensée symboliquement » (Durkheim, 2015: 65). Les
croyants de la RFM s’investissent donc frénétiquement dans divers secteurs essentiellement
marchands afin de s’élever dans la pyramide sociale assimilée a une ascension dans
’empyrée d’un matérialisme enchanté 1énifiant. A mesure de la privatisation, rationalisation,
et individualisation de la foi, le fidéle dispose in situ de la prérogative d’autovalider le croire
(Hervieu-Léger, 2010).

Le présentisme pentec6tiste accuse et alimente le processus de déshistoricisation et de
sécularisation. S’¢tiole d’autant le désir de dépasser I'existence. Son mystére semble,
sentencieusement résolu. Depuis est-il assigné comme téléologique et irrécusable en vertu de
I’inerrance biblique consacrée par son corpus théologique. S’émousse alors en retour
« I'angoisse de I'option » et de « I'irreprésentable » (Jankélévitch, 1978 : 89) que déclenchait
I'indémontrable mais oppressante ignorance qu’instituait la fondation transcendantale du
pouvoir. L’imaginaire social démocratique fait supplanter I'auto-institution d’un “gouvernement
de soi” dans son acception foucaldienne a la verticalité de naguére qui reflétait ainsi I'absoluité

du pouvoir que le peuple attribuait naguére a ses détenteurs.

1.3. Le sentiment océanique : félicité ou symptéme de I’angoisse ?

« Notre unique félicité est d’étre en Dieu, et notre unique mal d’étre séparé de lui », Pascal
(2015: 232)

Le marché s’apparente, au regard du pentecétisme, sinon totalement a un paradis sécularisé, du
moins a un purgatoire. Son histoire témoigne d’une longue sécularisation a I’ceuvre des siéecles.
Sa fonction sociale tient a apaiser les angoisses propres aux mentalités de chaque époque. Dés
lors il convient d’approfondir I'ambivalence psychique de ces croyants dans I'immanence du
marché dévoilant le transfert séculier du purgatoire. Des lors peut-on continuer la réflexion du
théologien Lubac (2010) qui étudia l'usage de I'expression « corpus mysticum » a travers les
siécles depuis la fin de I'Antiquité jusqu’a la fin du Moyen Age. Expression forgée, initialement,

pour désigner I'Eucharistie, le théologien explique, de maniére diachronique, les raisons menant

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 142



a sa projection dans I’Eglise. Pour Lubac (2010), la perte, & I'intérieur de I’Eglise, du sens
du corpus mysticum vidé de sa référence eucharistique va impulser en retour a sa trivialisation
et son extension a toute forme de communaute.

De cette transposition résulteront la querelle des investitures et maints conflits médiévaux entre
sacerdoce et empire. Chaque parti s’échinant a se réapproprier I'analogie du corps mystique
contribuant a ce qu’elle se soit désacralisée crescendo, en la réduisant au final & une simple
analogie organiciste. Voegelin (1999 : 78) prolongera la réflexion de Lubac en envisageant le
Sacrum Imperium comme un transfert du corpus mysticum. Les deux théologiens partageant
I’intuition d’une Ecclesia impulsée par le pneuma émanant de la plénitude de puissance (le
plérdbma) du Christ. Dans la Weltanschauung pentecétiste le corpus mysticum et du sacrum
imperium se sont projetés dans le marché. Ce, car de son pneuma émane invariablement la
plénitude de puissance du Christ, qui dorénavant fait découler le salut de I'amour de I'argent
propre au culte capitaliste. Nietzsche, visionnaire, annoncait prophétiqguement, dans Aurore que
« ce que l'on faisait autrefois pour 'amour de Dieu, on le fait maintenant pour I'amour de
I’argent, c’est-a-dire pour 'amour de ce qui donne maintenant le sentiment de puissance le plus
élevé et la bonne conscience » Or relevait-il que « I'amour ne veut pas la durée mais I'instant et
I’éternité ».

Plus tard, Walter Benjamin, dans son essai Le capitalisme comme religion (2000: 87)
expliquait, dans la méme veine, que le Dieu du capitalisme est I'argent. A ce titre « démontrer
la structure religieuse du capitalisme, c’est-dire démontrer qu’il est non seulement une formation
conditionnée par la religion comme le pense Weber, mais un phénomeéne essentiellement
religieux — nous entrainerait encore aujourd’hui dans les détours d’'une polémique universelle
démesurée ». Plus loin précise-t-il que « le christianisme, a I’époque de la Réforme n’a pas
favorisé I'avenement du capitalisme, il s’est transformé en capitalisme » (Benjamin, 2000: 89).
D’expliquer, « premiérement, le capitalisme est une religion purement cultuelle, peut-étre la
plus extrémement cultuelle qu’il n’y ait jamais eu. Rien en lui n’a de signification qui ne soit
immediatement en rapport avec le culte, il n’a ni dogme spécifique ni théologie. L’utilitarisme
y gagne, de ce point de vue, sa coloration religieuse » (2000:109).

La félicité observée exprime, depuis notre déconstruction et herméneutique, une expérience
mystique déclenchée par la fusion du corpus mysticum et du sacrum imperium en la psyché du
fidele. Elle traduirait ce que les philosophes du Moyen-Age désignaient comme le nexus Dei et
mundi, soit le lien entre le cosmos visible et le créateur invisible. Au terme de la gnose
théosophique du pasteur dévoilant le Deus logicus du capitalisme le fidele « expérimenterait ce

que I'on appelle le divin » (cognitio Dei experimentalis) (Ozment, 1969: 144). Cette sensation

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 143



d’éternité se rapporte du point de vue psychanalytique au « sentiment océanique » évoqué par
R. Rolland dans sa correspondance avec Freud (Vermorel, 2018 : 98). Elle recouvre
identiqguement I'impression d’appartenir au Grand Tout. En ressort 'ambivalence de la félicité
pentecotiste qui manifesterait ainsi un «sentiment oceanique », contenant a ce titre
contradictoirement une angoisse. Celle-ci serait imputable a la tension psychique occasionnée
par la fusion du corpus mysticum et du sacrum imperium, soit I'incorporation du capitalisme
dans le Christ. Cette expérience se réveéle antagonique en ce qu’elle se compose d’un
syncrétisme avec le profane. Or le sacré ne peut se confondre avec le quotidien car il serait,
pour reprendre I'expression de Rudolf Otto, le « ganz andere » (2001 :49), id.est le «
radicalement autre ». Le sacré implique, en effet, par principe, une division du monde en deux,
de part et d’autre d’'une frontiere consensuelllement admise.

Jung (2003) avait, on I'a indiqué, semblablement associé, en la déité du temps grec Aion
I’éternité et I'autonomie en P'archétype du Christ. La pesanteur du marché se sublime en grace
de I'expérience du Christ et son amour libératoire tel que I'entendait Simone Weil (2019: 98).
La félicité observée s’expliquerait ainsi par la sensation d’éternité qui saisit chaque fidele a
mesure qu’ils s’arrachent aux déterminismes anxiogenes et transmuent la durée en instant que
son présentisme €léve en éternité. Raison pour laquelle les fideles ne peuvent logiquement pas
éprouver la sensation de plénitude sans conflit psychique. Ce, car ils sont tiraillés, pour
reprendre la métapsychologie freudienne, entre une pulsion de mort (Thanatos) visant la
désacralisation de Dieu et une pulsion de vie (Eros) tendant a sanctifier leur existence. Cette
indétermination suscitant I’'angoisse sourd de la double nature divine et temporelle du Christ.
Dieu est humanisé et réciproquement la figure de Jésus fait advenir Dieu en I’'homme. De cette
indistinction du sacré et du profane, de la libération et de I'aliénation résulterait selon nous la
tension mise en exergue. Elle lui donne le sentiment d'étre dépendant a I'égard d'un « tout
Autre » alors méme que ce dernier authentifie supposément la consécration de son autonomie.
Or comme le soutint Bataille « Dieu n'est pas la limite de I'homme, mais la limite de I'homme
est divine. Autrement dit, I'nomme est divin dans I'expérience de ses limites. » (1954: 87).

En ressortira « un sentiment de présence absolue, une présence divine » (Otto, 2001: 56). D’ou
deux pbéles antagoniques, le tremendum et le fascinans (2001 : 78), qui désignent
respectivement la crainte et le respect, de I'effroi et de I'admiration. Le « numineux » ou
mysterium tremendum manifesterait dans le cas eétudié l'incapacité a dépasser cette
contradiction imputable a I'indécidabilité de la modernité démocratique qui institue un
« polythéisme des interprétations » nourrissant « la guerre des dieux » (Weber, 1997). Aussi

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 144



devons-nous analyser comment ces fideles parviennent-ils, dans une stratégie inconsciente, a

se delivrer de cette angoissante tergiversation.

2. L’eschatologie révélée ou les paradoxes d’une modernité
apocalyptique arrachée aux Dieux

2.1. La glossolalie comme maieutique de I’incomplétude et de I’inachevé

« Cela ne veut rien dire », Rimbaud

La pratique de la glossolalie singularise le pentecotisme. Elle peut se traduire, selon la New
English Bible, par « discours extatique » ou « langues d’extase » (1971, p116) inspirées par
I’Esprit. Ce « parler en langues » se caractérise par une logorrhée inextinguible hermétique qui
se déclenche imprévisiblement au sein de I’'assemblée. Un ou deux fidéles lancent de longues
plaintes craintives, voire déchirantes. Toute I’Eglise murmure et vibre alors en syntonie. Tout
aussi impromptus sont les rires nerveux qui convulsent soudainement et contagieusement des
bancs entiers de fidéles. Les visages sont unanimement transis d’émotion, trait saillant de
1’éthos de ce courant.

De la puissance alétheiologique attribuée par Heidegger a la fois au langage et a I'angoisse
procédera notre herméneutique (1967: 98) afin de déterminer ses ressorts. On interpréte ce
langage échevelé et ésotérique comme une retranscription de la syntaxe sociale sud-africaine et
de son « architecture symbolique » (Descola, 2017 : 78). On peut alors déceler en vertu d’une
« anthropologie sémiotique » I'isomorphie entre cette langue hermétique et incohérente et la
structure de la nation sud-africaine (Dubarry, 2019). Depuis une « fable mystique » de la
modernité (De Certeau, 1982), la glossolalie représente alors le « langage blessé » de la
démocratie libérale séculiére et multiculturelle sud-africaine.

Cet expansif « signifiant sans signifié » fait fonction, depuis notre déconstruction, comme une
maieutique, en ce que ce flot langagier incohérent délivre des maux démocratiques. La
glossolalie s’apparente simultanément comme une expression et une catharsis non d’une peur
stricto sensu, en ce que les fideles interrogés peinent a circonscrire les causes de leurs affres.
Elle dénote en I'ineffable de cette glose absconse I'angoisse « liquide » de la modernité décrite
par Bauman (2018). La détresse exprime inconsciemment la déliaison démocratique (Gauchet,
2013: 87), suscitant une angoisse de «la séparation-individuation » accentuée par
I’« hémorragie de I'Un » (Certeau, 1982: 98). Elle répercute en sa nature confuse et insaisissable
une « société sans corps » (Lefort, 1981: 119), qui, depuis une nosographie psychiatrique,
releve d’'une angoisse de Capgras. L’indétermination entropique de « I'imaginaire social »

cultivant I'anthropocentrisme propre a ce « régime auto-institué » (Castoradis, 1999: 179)

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 145



amplifie le narcissisme au risque du nihilisme. D’autant que I’éclipse du politique a laissé place
au regne néolibéral d’'un marché omnipotent.

La tour de Babel de la nation-arc-en-ciel n’a pas su véritablement transmuer le chaos social en
un cosmos de sens cohérent. L’« angoisse de morcellement » traduit donc les souffrances
imputables a I’échec d’assurer un langage commun dans la fragmentation qu’occasionne ce
monde multiculturel, démocratique et néolibéral. « Maison de I'étre » (Heidegger, 1967), cette
langue indéchiffrable conjugue la grammaire d’un temps démocratique inachevé. Gravée du
sceau nébuleux de I'incomplétude, la syntaxe de cette langue sibylline transcrit celle d’une
modernité anomique et inintelligible. L’« angoisse liquide » qui la sous-tend et qu’elle contient
trahit donc, en définitive, « 'oubli » ou le « retrait de IE’tre » (Heidegger 1967 :89), & nouveau

dépossedé du monopole de I’édiction d’un sens univoque au Temps.

2.2. L’exorcisme comme conjuration des démons rémanents de la culpabilité

Lors de chaque cérémonie Russel propose, dans une logique cathartique, un exorcisme. Durant
cette scene a-t-on pu observer que tous les affiliés se sont mis a s’écrier lorsqu’il les
interpella : « le diable, il est dans votre téte ! 1l faut identifier le mal ou il est! Vous étes le
responsable de votre propre émancipation ». L’assemblée répétera trois fois, les mains aux
cieux : « je suis maitre de mon émancipation ». L’on identifie les démons a ceux de la
culpabilité. Celle-ci a été canalisée ou refoulée imparfaitement. Par I’entremise d’un dispositif
rituel s’échappe-t-elle. Cette scene peut s’interpréter comme I’extériorisation théatralisée des
conflits s’affrontant dans les arcanes de I'inconscient accusant indéfectiblement un « malaise
dans la civilisation» (Freud, 2015), celle du capitalisme néolibéral contemporain.
L’émancipation promue par la théologie pentecétiste fonde, comme soulignée précédemment,
I’origine dans le présent et le salut dans I'ordalie du marché. Au risque que les déités vénérées
n‘asservissent ses devots a une nouvelle hétéronomie, celle de I'arbitraire loi de I'offre et la
demande elles aussi inquestionnables et irrécusables en leur caractére sacré. Contribuant a
désendetter ceux qui se sont convertis, en les affranchissant de la « faute originelle » comme
I'indique I'ambivalence du terme allemand Schuld. L’angoisse de la culpabilité se renverse,
depuis leur prisme capitaliste comptable, en angoisse de la gratuité de 1’étre.

Le péché originel, & savoir la consommation ab initio du fruit défendu de l'arbre de la
connaissance du bien et du mal, faisait, de I'angoisse afférente, « un vertige de la liberté »
(Kierkegaard, 2015: 179). Ce, car l'existence soffrait comme le lieu d'une éventuelle
rédemption. Intégrons une lecture girardienne de cet exorcisme susceptible d’approfondir la

singularité pentec6tiste en mettant en perspective le mythe d’Adam et Eve avec celui d’Abel et

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 146



Cain (Girard, 2015). Dans cette optique I'angoisse dont veulent s’expurger les fidéles
correspond alors a la culpabilité inconsciente de se dévoyer en meurtrier personnalisé par Cain.
En définitive, la liberté se dévoile comme infinie et irrépressible tant le sacre de I'autonomie
individuelle érige l'individu comme l'unique souverain de sa destinée. Le transfert de
I’'hétéronomie dans la transcendance de la subjectivité du fidele I'accable de I'entiéreté de la
faute. De surcroit congoit-il 'immanence comme une apocalypse divulguant qu’il détient la
puissance démiurgique sinon d’autocréer des valeurs morales dans une logique nietzschéenne,
du moins de les infléchir.

Ainsi P'angoisse serait suscitée par la conscientisation qu’en son for intérieur réside une
insurmontable aliénation. Cette déconstruction met en évidence les tourments du fidéle
pentec6tiste. La gnose a laquelle il adhére s’avére, sous certains aspects, pernicieuse dans sa
quéte de I'Un-sacral. A la pluralité des mondes, I’hétéronomie du religieux et la Providence se
substitue, selon cette théologie embrassant une volonté de synthese, la fin de I'histoire en
I’irréversibilité et consensus du paradigme de la démocratie libérale. Les démons gravitant dans
I'orbe temporelle du capitalisme s’incorporent visiblement dans son projet de civilisation.
Pourtant I'osmose animant I'ambition d’atteindre une matrice originelle par la fusion de
I’'ontologie politique, la théologie et la métaphysique ne va pas, contre toute attente, aboutir a
une totale symbiose. Au contraire débride-t-elle le tropisme civilisationnel se caractérisant par
I’lhexis corporelle (Bourdieu, 1980: 179) des exorcisés se désarticulant dans des convulsions
désordonnées. De la extériorisent-ils selon nous une angoisse d’indétermination dite d’aboulie.
A la lumiére de I'anthropologie de G. Bataille peut-on éclairer judicieusement la ténébreuse et
énigmatique nature des démons intérieurs les possédant. Elle dénote une « expérience
intérieure » (1954: 78). Le fidele se saisit simultanément comme démiurge et mortel. Connait-
il Dieu que « Le non-savoir dénude ». Il mene a I'angoisse et celle-ci a I'extase : « L'angoisse
est I'horreur du dénuement et I'instant vient ou, dans I'audace, le dénuement est aimé, ou je me
donne au dénuement : il est alors la nudité qui extasie » (1954: 70). En cette expérience,
I’lhomme se découvre exilé vis -a-vis de la totalité de 1’étre : « sa vie, quoi qu’il veuille, est
déchirée » (1954: 87). Certes émane-t-elle ici d’'une « mystique négative ». Pourtant en
définitive réclame-t-elle pareillement, a tort ou a raison, la « souveraine conscience de soi ».
Nécessitant alors donc de conjurer la « part maudite », a savoir I'excédent capitaliste qui n’a pas

été dépensé — devant alors impérieusement étre expurgé.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 147



Conclusion

Les metamorphoses de I'angoisse au fil du christianisme entérinent, en grande partie, la these
de M. Gauchet d’« une religion de la sortie de la religion » s’extravasant dans la démocratie
libérale. Pour autant n’entérine-t-on pas entierement la these principielle de I’ccuvre de M.
Gauchet puisque ne s’est pas substituée totalement la fondation magico-théologique du
religieux & une légitimation du pouvoir rationnelle et immanente. La pesanteur du marché est
transmuee par l'alchimie capitaliste sur I'autel du marché en gréace. En résulte le mystérieux
« sentiment océanique » observé. La délivrance n'est donc plus tant celle des péchés qui
nourrissaient précédemment et salutairement I’angoisse religieuse le Iégitimant en ce qu’elle
assurait en retour la délivrance. Depuis cette doctrine, c’est I'angoisse qui S’avere en soi
pécheresse — et donc objet de la délivrance, témoignant de la transvaluation des valeurs.
Auparavant procédait-elle d’'une indétermination existentielle susceptible de responsabiliser
I’endette, et d’assurer la liberté en sa volonté individuelle d’aspiration rédemptrice. En I'espéce
de I homo pentecotistus, incorporant | homo democraticus, | homo ludens et | homo economicus
I’angoisse s’est-elle renversée en indétermination d’une liberté devenue angoissante au regard
des impératifs des lois du capital déifiées par le monothéisme du marché.

Aussi cette religion du salut terrestre participe en partie de l'aliénation capitaliste, se targuét-
elle d’assurer ostensiblement l'autonomie a lindividu. Ce grace au dévoilement des
connaissances des lois exhaussant I'impétrant dans une pyramide sociale assimilée a
I’Ascension, - transférant dans le marché l'antique paradis. Toutefois sa liturgie demeure
Iénitive. Russel s’échine-t-il a occulter qu’inversement peut-il figurer comme ce par quoi résulte
la Chute. La polysémie qu’accusent ses déclinaisons dépasse le champ strictement religieux.
Maints penseurs, en premier chef européens, séculariseront la théologie chrétienne en
philosophie culminant dans I'existentialisme. Persiste indiscontinument la puissance
émancipatrice de I'angoisse religieuse. Salut ou vertu —au demeurant la volonté de s’y soustraire
est unanimement proscrite. Selon les auteurs et disciplines, quiconque transgresse cette régle
civilisationnelle, si ce n’est un invariant anthropologique, s’expose a |hybris (depuis la
mythologie grecque), a la perdition (vocable chrétien), I'aliénation (dans la phraséologie
marxiste), la Chute (Die Verfallenheit : dans terminologie d’Heidegger) ou, non
exhaustivement, de provoquer un effondrement civilisationnel (dans le champ de la
collapsologie) a I'instar de Diamond (2005 : 98).

Raisons principales pour lesquelles son eschatologie, en ce qu’elle articule la démocratie au

néolibéralisme, souligne la gageure prométhéenne entrouverte par la boite de Pandore. Le

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 148



Caucase du marché compromet le projet d’accorder conjointement autonomie de I'individu et
souveraineté sur sa destinée. Perdure, en guise d’épilogue, I'importance primordiale de
I’angoisse qui s’avere quintessentielle & la nature humaine dans ce qu’elle a d’existentiel. Dans
cette obédience ce sentiment s’indétermine inextricablement dans une matrice complexe
synchronisant les temporalités religieuses, politique et économique. D’ou la nécessité
d’interpréter ce sentiment. Pour pouvoir au final inférer ce qui I’engendre et la sustente.
Indéfectiblement dévoile-t-elle de I'hybris de IE’tre au regard du Temps. Les oracles, dogmes,
logiques, sagesses et conjectures selon qu’elles émanent de la mythologie, la théologie,
I'ontologie, la philosophie ou les sciences a travers la collapsologie semblent se projeter,
condenser et sublimer dans I'eschatologie pentecdtiste. Le « culte des idoles » & laquelle incline
cette obédience, s'imprimant dans 1’éthos des croyants témoignerait, qui du crépuscule de la
civilisation capitaliste s’exposant a dévaler dans ses limbes primitifs, qui de la fin de
I’histoire (Fukuyama, 1998). Le sacerdoce de lintercesseur théologico-politique qu’est le
pasteur contribuant a diviniser le regne du marché s’embobeline du costume d’un entrepreneur.
Sa vocation tient a instruire les impétrants a I'ascension dans I'empire de Crésus régi par le
Chronos du matérialisme, leur prodiguant Pinstant opportun du Kairos démocratique.
Permettant de la sorte de vérifier 1’éternité promise dorénavant circonscrite dans le présent dont
la polysémie d’Aion signifiant a la fois 1’éternité ou la cyclicité avalise I'indétermination quant
a l'origine et la fin des temps.

Le pélerin pentec6tiste s’est au demeurant converti en consommateur de « bien du salut ». Dans
ce « chemin de croix » transféré dans I'immanence sanctuarisée d’'un matérialisme enchanté
impatronisée par le monothéisme du marché consume-t-il I'angoisse au risque de la perdition.
Tant supposément le sentier de la foi « ne méne nulle part », pour reprendre un titre éponyme
d’Heidegger autre qu’a la déréliction. Cette derniére dorénavant réverbére les déités du Temps.
A savoir une nouvelle trinité le Deus logicus du capitalisme assurant la fonction d’auctoritas
paternelle, le fils s'incarnant dans le fidele projeté dans son royaume matérialiste et le saint
esprit transfiguré dans le pneuma du marché. Le culte dévolu par cette mystique négative
assurant I'onction de la plénitude d’'un royaume simultanément divin et terrestre découvre donc
indéfectiblement ce que la société a déifié — cette fois cependant et comme irréversiblement
causa sui. A la transcendance de I'invisible prévaut dorénavant I'immanence de la rationalité
de la preuve et la transvaluation de la valeur en prix fixé par ce marché du salut. Ce dernier
divulgue, en la légitimité de I'efficience escomptée par son autofondation résolument comptable
le cout qu’occasionne de vouloir s’y exhausser, dont I'ascension étourdit avant tout mutatis

mutandis ses affidés des vertiges de leur propre liberté.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 149



Bibliographie

Aletti, Jean Noél. 2001. Saint Paul, Epitre aux Ephésiens. J. Gabalda.

Anderson, Allan H. 2013. To the Ends of the Earth: Pentecostalism and the Transformation of
World Christianity. New York: OUP USA.

Andreae, Jean-Valentin. 2018. Les Noces Chymiques de Christian Rosencreutz. Unicursal.
Balandier, Georges. 2014. Le Désordre: Eloge du mouvement. Fayard.

Bataille, Georges. 1954. L expérience intérieure. Vol. 23. Editions Gallimard.

Bauman, Zygmunt. 2018. Les enfants de la société liquide. Fayard.

Benjamin, Walter. 2000. « Le capitalisme comme religion ». W. Benjamin, Fragments
philosophiques, politiques, critiques, littéraires, eédité par Ralph Tiedemann et Hermann
Schwepenhduser, trad. de | all. par Christophe Jouanlanne et Jean-Francgois Poirier, Paris,
PUF, 111-13.

Bourdieu, Pierre. 1980. Le Sens pratique. Paris: Les Editions de Minuit.

Castoriadis, Cornelius. 1999. L institution imaginaire de la sociéeté. Seuil.

Certeau, M. de. 1982. « La Fable mystique XVI-XVII siécle. » Collectif. 1978. Quel corps ?
FeniXX.

Delumeau, Jean. 2014. La Peur en Occident: Une cité assiégée (XIVe-XVlle siécle). Fayard.
Descola, Philippe, et Pierre Charbonnier. 2017. La Composition des mondes. Flammarion.
Diamond, Jared. 2005. Collapse: How societies choose to fail or succeed. Penguin.

Dubarry, Thibaut. 2019. « Anthropologie d’'un mystére ». Sens Public.

. 2021. L’éternité du présent ou le réenchantement du religieux par le capitalisme,
revuue Espace Temps

. 2023. Pentecdtisme et démocratie libérale a la lumiére des townships sud africains.

Aleph

Durkheim, Emile. 2013. Les formes élémentaires de la vie religieuse : Le systeme totémique en
Australie by Emile Durkheim. Presses Universitaires de France - PUF.

Elias, Norbert. 1991. Le processus de civilisation. Calmann-Lévy.

Foucher, Louis. 1996. « Aibn, le Temps absolu ». Latomus 55 (1): 5-30.

Freud, Sigmund, Pierre Pellegrin, et Dorian Astor. 2015. Le Malaise dans la culture.
Flammarion.

Fukuyama, Francis, et Denis-Armand Canal. 2008. La fin de | histoire et le dernier homme.
[Paris]: Flammarion.

Gauchet, Marcel. 1985. Le désenchantement du monde: une histoire politique de la religion.
Gallimard.

. 2013. L Avénement De la démocratie. (4 tomes). Paris: Gallimard.

Hartog, Francois. 2014. Régimes d historicite. Présentisme et expériences. Le Seuil.
Heidegger, Martin. 1967. L ‘étre et le temps. Gallimard.

Hervieu-Léger, Daniéle. 2010. « Le partage du croire religieux dans des sociétés d’individus ».
L Annee sociologique Vol. 60 (1): 41-62.

Johnston, Sandy. 2008. Under the radar: Pentecostalism in South Africa and its potential social
and economic role. Centre for Development and Enterprise.

Jung, Carl Gustav. 1983. Aion: études sur la phénoménologie du soi. A. Michel.
L ’dme et le soi: renaissance et individuation. Albin Michel.

. 1990.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 150



. 2011. Mysterium Coniunctionis: Epilogo; Aurora Consurgens. Editora Vozes
Limitada.

Kierkegaard, Sgren. 2015. Le concept de | angoisse. République des Lettres.

Lefort, Claude. 2001. Essais sur le politique : XIXe-XXe siécles. Paris: Seuil.

Lubac, Henri de. 2010. Corpus mysticum: L eucharistie et | Eglise au Moyen Age. Cerf.
Marguerat, Daniel. 2007. Les Actes des Apdtres (1-12). Labor et Fides.

Marx, Karl. 1998. Contribution & la critique de la philosophie du droit de Hegel. Editions Allia.
. 2015. Sur la question juive. La fabrique éditions.

Max, Weber. 1964. « L’éthique protestante et I’esprit du capitalisme ». Paris, Plon.

Minois, Georges. 2002. Les origines du mal: Une histoire du péché originel. Fayard.
Nietzsche, Friedrich. 2019. Friedrich Nietzsche: Oeuvres completes — suivi dannexes
(annotées, illustrées). Arvensa Editions.

Otto, Rudolf. 2001. Le sacré: [’élément non rationnel dans | idée du divin et sa relation avec le
rationnel. Payot & Rivages.

Ozment, Steven E. 1969. Homo Spiritualis: A Comparative Study of the Anthropology of
Johannes Tauler, Jean Gerson and Martin Luther - 1509-1516 - In the Context of Their
Theological Thought. BRILL.

Pascal, Blaise. 2015. Pensées. Flammarion.

Prigent, Pierre. 1981. L Apocalypse de saint Jean. Delachaux et Niestlé.

Sartre, Jean-Paul L., et Etre et le Néant. 1943. Essai d ontologie phénoménologique. Paris:
Gallimard.

Spinoza, B. (2014). Ethique (édition revue et augmentée). Points.

The New English Bible. 1971. Cambridge University Press.

Vermorel, Henri. 2018. Sigmund Freud et Romain Rolland: Un dialogue 1923-1936. Albin
Michel.

Voegelin, Eric. 1999. The Collected Works of Eric Voegelin, Volume 26, History of Political
Ideas, Volume VIII, Crisis and the Apocalypse of Man. University of Missouri Press.

Weber, Max. 1922. Gesammelte aufsatze zur religionssoziologie, Vol. I: Die protestantische
ethik und der geist des kapitalismus; Die protestantischen sekten und der geist des
kapitalismus; Die wirtschaftsethik der weltreligion. Tubingen: Verlag von JCB Mohr.

. 1995. « Economie et société, vol. 1 ». Paris, Pocket, 295.

2003. Organisation et puissances de la société dans leur rapport avec /’économie T2,
Paris: Pocket.

Weil, Simone. 2016. La pesanteur et la grace. République des Lettres.

Revue Internationale de Philosophie-MIRI ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 151



