
 

  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

Indexation        

 

 

 

 

 

 

REVUE SEMESTRIELLE / N° 008 / JUIN 2025  

ISSN : 1987-1538 

E-mail : revuemiri09@gmail.com 

Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 75 35 97 82 

Bamako - Mali 

         



PRESENTATION DE LA COLLECTION  

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique 

spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques 

(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche 

en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage, 

métaphysique, épistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et 

politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de 

l’environnement, théologie et en ontologie. 

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche 

Philosophique à travers le partage des résultats d’avancées scientifiques, 

l’innovation thématique, et la culture de l’esprit critique.  

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques 

pertinentes sur les réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la 

philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de l’identité de 

l’Afrique moderne, la philosophie de l’information et la pensée philosophique 

africaine. 

 

 

 

 

 

 

 



EQUIPE EDITORIALE 

 

Directeur de Publication            Directeur Adjoint 

Pr Belko OUOLOGUEM (Mali)                                Pr Sékou YALCOUYE (Mali)                                                                                 

• Comité scientifique et de lecture 

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph 

Ki Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan), 

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I, 

France) 

Pr Mounkaïla Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni 

de Niamey) 

Pr Samba DIAKITÉ (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké) 

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouët-Boigny, Cote 

d’Ivoire) 

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan) 

Pr Blé Marcel Silvère KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara 

de Bouaké) 

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universités UGLC 

SONFONIA, Conakry, Guinée) 

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki 

Zerbo, Burkina-Faso) 



Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Université Yambo 

Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali) 

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem 

de Bamako, Mali) 

• Comité éditorial 

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de 

Bamako, Mali) 

Dr Siaka KONÉ (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

Dr Oumar KONÉ (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion 

de Bamako, Mali) 

Dr Eliane KY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

• Rédacteur en chef 

Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, 

Mali) 

• Coordinatrice 

Dr Palaï-Baïpame Gertrude (Histoire, Université de Douala, Cameroun) 

• Coordinateur adjoint 

M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue) 

 

 

 

 



POLITIQUE EDITORIALE 

 

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui paraît deux (2) 

fois l'année et publie des textes qui contribuent au progrès de la connaissance dans 

tous les domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie 

des articles de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études 

critiques.  

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il 

soit un article de fond, original et comportant : une problématique, une 

méthodologie, un développement cohérent, des références bibliographiques. » 

(Conseil Africain et Malgache pour l'Enseignement Supérieur CAMES) 

✓ La bibliographie doit être présentée dans l’ordre alphabétique des noms des 

auteurs.  

✓ Classer les ouvrages d’un même auteur par année de parution et selon leur 

importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la même année.  

✓ Tous les manuscrits soumis à la revue MIRI sont évalués par au moins trois 

chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.  

✓ Suite à l’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais 

d’instruction et de publication avant poursuite du reste de la procédure.  

✓ Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un 

manque de rigueur sémantique et syntaxique.  

✓ Chaque auteur reçoit son Tiré à part dès la publication du numéro. 

✓ Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des 

textes publiés sont exclusivement réservés à la revue MIRI. 

✓ Après le processus d'examen, l'éditeur académique prend une décision 

finale et peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des 

présomptions sur la qualité de l'article.  

 

 



SOMMAIRE 

Toussaint Kouame N’GUESSAN 

Panser la corruption en Afrique à l’aune du penser de Machiavel……………….1 

 

Salifou DJIGUEMDE 
Les défis d’une culture de la rationalité face aux systèmes de croyances en     

Afrique………………………………………………………………………….19  

 

DIOMAND Aikpa Benjamin  

Contribution critique et normative sur le terrorisme et la 

sécurité………………………………………………………………...………..32 
 

TAKPE Kouami Auguste  
Représentations sociales du culte des jumeaux chez les Fon d’Agbangnizoun   au 

Bénin...………………………………………………………………………....51 

 

 N’Goran Vincent Alla  

Georges Canguilhem et le statut scientifique de la santé : La santé, un concept 

vulgaire et normatif …………………………………………………………….67 

 

Oumar KONÉ 

La complexité de la révolution transhumaniste : Quelles perspectives pour 

l’Afrique ……………………………………………………………………….84 

 

Zibrila MAIGA  

Pratique de la reformulation en classe bilingue : défis et perspectives………...103 

 

Yacouba TRAORÉ 

De l’illusion au clivage politique droite/gauche : pour une radicalisation 

démocratique………………………………………………………………….118 
 

Thibaut Dubarry  

L’angoisse pentecôtiste au regard de la promesse d’autonomie. Illustration des 

contradictions de la sortie du religieux dans l’ère démocratique libérale à la 

lumière d’une Église d’un township sud-africain……………………………...134 

 

Ibrahima KINDA 

Le cri de l'école au sahel………………………….…………………………....152 

 

Yao Sabin KOUADIO 
Sur la dynamique politique en Afrique à partir des concepts de puissance et de 

force chez Spinoza et Tempels………………………………………………...174 



Pégala Soro Épouse Doua 
Les savoirs endogènes africaines à l’aune de la méthode scientifique 

poppérienne…………………………………………………………………...189 

 

Albert ILBOUDO 

La métaphysique, en dépit de l’actualité………………………………………207 

 

Julien YABRE 

Le sens schellingien de la fondation de la philosophie : à partir de Fichte et contre 

Fichte………………………………………………………………………….226 

 

Grahon Marie Thérèse Sidonie BEUGRE, N’dri Solange KOUAME 

Mobilité et dialectique platonicienne…………………………………………239 

Ange Allassane KONÉ 

Le monde intelligible platonicien : à l’image du monde spirituel biblique ou 

archétype de pensée ?........................................................................................252 

 

Mahmoud ABDOU, Sigame Boubacar MAIGA 

La démocratie et les réalités sociales : les défis de toute bonne gouvernance 

politique…………………………………………………………………….....268 

 

 

 

 

 

 

  

 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 134 

L’angoisse pentecôtiste au regard de la promesse d’autonomie. 

Illustration des contradictions de la sortie du religieux dans l’ère 

démocratique libérale à la lumière d’une Église d’un township sud-

africain. 

 

Pentecostal angst and the promise of autonomy. 

Illustrating the contradictions of the emergence of religion in the 

liberal democratic era, in the light of a South African township 

church. 

 
Thibaut Dubarry 

Département de théologie 

Université Stellenbosch, Afrique du Sud 

thibaut.dubarry@gmail.com 

 

Résumé 

Cet article propose d’explorer l’angoisse religieuse en l’espèce d’une communauté pentecôtiste 

d’un township sud-africain. Plus précisément a-t-on déconstruit, analysé et interprété pourquoi, 

en quoi et dans quelle mesure l’eschatologie la générant se révèle-t-elle apocalyptique. Ce, car 

elle dévoile depuis notre interprétation l’architecture symbolique du monde. En effet l’angoisse 

révèle d’une part la sortie fragmentaire du christianisme et son basculement dans la démocratie. 

D’autre part met-elle en évidence son oxymorique alliance avec le néolibéralisme soulignant 

les contradictions contemporaines de la recomposition religieuse. Elle atteste des heurs et 

malheurs de la sécularisation du croire quant à sa volonté d’assurer de concert l’autonomie du 

sujet et sa souveraineté sur sa destinée tant individuelle que collective. À mesure que le fidèle 

sanctifie l’immanence du marché s’expose-t-il au risque d’une nouvelle hétéronomie, 

transfiguration symbolique du Deus ex machina du capitalisme que cette gnose théosophique 

s’attelle à découvrir, mais nullement à s’en affranchir, dévoilant l’apocatastase – la restauration 

des origines à laquelle suit un instant de décision. 

Mots-clés :  pentecôtisme, angoisse, Afrique du Sud, néolibéralisme, autonomie, liberté 

Summary 

This article deals with religious anxiety in respect with a Pentecostal community of a south 

African township. We have more precisely deconstructed, analyzed and interpreted why, in 

what and to which extent its eschatology is apocalyptical. It unveils, the symbolic architecture 

of the globalized world. The anxiety reveals on the one end the exit of Christianism and its 

changeover in the democracy. On the other hand, it emphasizes its oxymoric alliance with 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 135 

neoliberalism, highlighting the contemporaneous religious contradictions to promote both 

individual empowerment and the sovereignty of his destiny within the immanence of the 

market. 

Keywords: Pentecostalism, anxiety, South Africa, neoliberalism, autonomy, freedom 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 136 

Introduction 

Des « craintes et tremblements » de commettre le péché découlerait, selon Kierkegaard 

(2015, p.76), l’existentialisme attribué à la foi chrétienne en ce qu’elle procurerait aux croyants 

« les vertiges de la liberté ». L’angoisse de la culpabilité, argua-t-il, chargerait en effet 

salutairement le fidèle de la pesanteur d’un devoir moral, car l’agréait-elle en retour de la grâce 

individuelle qu’impulse la responsabilité de soi. Sans cette dette eût-il encouru le risque d’être 

enchainé à ce que Spinoza dénommait ses « servitudes natives » (1965 :56). Entièrement 

soumis aux affections ou aux circonstances extérieures, l’homme ne relève plus alors de lui-

même, mais « de la fortune dont le pouvoir est tel sur lui que souvent il est contraint, voyant le 

meilleur, de faire le pire » (247). 

Cet article propose de confronter cette lecture philosophique de la théologie chrétienne à la 

syntaxe doctrinale du pentecôtisme. L’ethnographie d’une communauté sud-africaine 

appartenant à cette obédience a laissé percevoir de prime abord une sémillante impression de 

félicité - les fidèles paraissant baigner dans une sérénité. Toutefois cette quiétude ou allégresse 

se révéla, à terme, captieuse. Se déclenchent, en effet, durant les cérémonies d’intenses et 

spectaculaires bouffées d’angoisse saisissant les fidèles.  On explorera et interprétera cette 

coalescence ou intrication de ces deux sentiments apparemment antinomiques. 

• Méthodologie 

Précisons que cette « observation participante » fut réalisée durant cinq ans au sein de la Revival 

Fire Ministries (RFM) de Kayamandi, un township sud-africain (Dubarry, 2023). Cette 

communauté représente, à maints égards, comme l’attestera graduellement ce texte, à un 

laboratoire social de « la recomposition du religieux et du politique » (Lefort, 2001: 97). 

D’abord car son succès reflète la « pentecôtisation globale du christianisme » (Anderson, 2013: 

17). La nation arc-en-ciel indissociablement multiculturelle, démocratique et néolibérale 

symbolise ensuite le paradigme contemporain prédominant. Kayamandi, plus précisément, 

condense les maux sud-africains (criminalité galopante, sida, précarité) susceptibles de justifier 

une angoisse de leurs résidents. 

• Résultats 

On mettra en évidence les ressorts de la sécularisation de son eschatologie qui procède 

principalement, depuis notre interprétation des sentiments contradictoires observés, de la 

découverte du Dieu caché ou Deus absconditus. Se substitue le Deus ex machina du capitalisme 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 137 

dont on verra que le prélat de la RFM s’attèle à divulguer les connaissances nécessaires pour 

accomplir son salut par l’entremise du marché.  Aussi l’autonomie qu’il prodigue comme « bien 

du salut » (Weber, 2003: 87) au nom de valeurs démocratiques apparaît possiblement 

antagonique avec l’ordre capitaliste. De là un paradoxe quant à l’émancipation par la réussite 

temporelle prônée dans cette doctrine. L’impératif consumériste profane sur l’autel du marché 

expose le fidèle au risque qu’il s’assujettisse à son ordre et ne s’y aliène dans son acception 

marxiste.  

Dès lors doit-on nous interroger sur la véracité de la promesse d’émancipation et la 

compatibilité de vouloir, de concert, assurer le salut par l’autonomie et de délivrer à la 

déréliction. Le « secret séminal de l’attitude religieuse » assigné par M. Gauchet ab 

origine, celui « du choix de se déposséder en consentant à sa dépossession » (1985:89) semble 

compromis. En dévoilant Dieu, cette doctrine pourrait aussi bien entériner sa mort cornée 

prophétiquement par Nietzsche comme elle pourrait témoigner du « dernier Dieu » évoqué par 

Heidegger.  Postulons que le pentecôtisme dorénavant se soit placé sous les auspices 

démocratiques. Si tant est que cette obédience s’arrache univoquement et véridiquement à la 

l’hétéronomie, de quelle métaphysique l’angoisse pentecôtiste fixe-t-elle dorénavant les 

vertiges ? 

Le recours religieux sera appréhendé comme registre d’articulation du « mouvement et de 

l’incertitude » (Balandier, 2014: 91) généré par le flottement de la modernité. La dissolution 

des repères et marqueurs amplifie la gageure d’assurer une totalité unifiée du social. On 

appréhendera l’angoisse « comme un mode fondamental du sentiment de la situation et 

révélation privilégiée de l’être-là » (Heidegger, 1964: 34).  On s’inscrira dans la lignée la thèse 

séminale de M. Gauchet énoncée dans Le désenchantement du monde (1985). L’historien et 

philosophe soutient, dans ce maître-livre, que le christianisme s’extravasait dans la démocratie. 

Dorénavant conclut-t-il « le lien des hommes est concevable et praticable sans les dieux » 

(1985:65). Si le « christianisme est une religion de la sortie de la religion » pour user de sa 

formule cinglante, il nous faudra avaliser si le pentecôtisme figure-t-il comme son achèvement. 

Le triple sacre de l’individu, de l’égalité et du marché s’imprime lisiblement dans l’éthos de 

l’homo pentecosticus et permettra de résoudre l’énigme de cette félicité entrecoupée de phases 

convulsives. On montrera que ces dernières se déclenchent dans la cadre de rites institués par 

le pasteur afin d’assurer, fut-ce dans une « stratégie inconsciente », une catharsis. Dans cette 

optique mettra-t-on en perspective l’angoisse et la félicité pentecôtiste avec sa promesse 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 138 

eschatologique. La plénitude matérialiste qu’elle sanctifie procède d’une interprétation 

contextualisée du plérome évangélique. Ce concept est évoqué par une Prière de Saint Paul 

dans son Épître aux Éphésiens : « Ainsi, vous recevrez la force de comprendre, avec tous les 

saints, ce qu'est la Largeur, la Longueur, la Hauteur et la Profondeur, vous connaîtrez l'amour 

du Christ qui surpasse toute connaissance, et vous entrerez par votre plénitude dans toute la 

Plénitude de Dieu. » (Aletti, 2001 : III, 19). On assimilera Mandela, père de la nation arc-en-

ciel, à un christ de la vérité et de la réconciliation qui a béni l’ordre néolibéral par sa 

sanctification urbi et orbi du consensus de Washington en 1994. Il a, en effet, contribué à 

légitimer au niveau global le triptyque « libéralisation, dérégulation, privatisation ». 

L’enjeu de cette réflexion sera d’établir pourquoi, dans quelle mesure et en quoi l’angoisse 

pentecôtiste, au fur et à mesure qu’on cernera les indéterminations la sustentant, s’avère-t-elle 

véridiquement apocalyptique. Rappelons originellement que les enseignements du Christ 

proposent de révéler « le sens divin de son époque et comment le peuple de Dieu sera bientôt 

délivré » (Apocalypse du Saint Jean, 1981 : 87). Une lecture anthropologique éclairera ainsi le 

religieux à travers les déplacements des sources de l’angoisse qui saisissent les fidèles de la 

RFM lors d’interludes. On proposera une interprétation psychanalytique afin d’élucider ses 

transferts, refoulements, condensation et sublimation. Une perspective philosophique 

examinera à quelle métaphysique l’angoisse renvoie-t-elle. L’ambition majeure de ce texte 

tiendra ainsi à éclairer le mystère d’une ère supposément à jamais séculière et pourtant 

enregistrant une réaffirmation du religieux. Ce qui nous permettra progressivement d’esquisser, 

depuis une optique heideggérienne, les variations contemporaines de lÊ’tre au Temps 

transparaissant persistement à la lumière des obscurités de l’angoisse religieuse dont on 

éclairera la signification. 

• Discussion 

1. Une religion du salut terrestre et de la délivrance de l’angoisse 

métaphysique d’antan 
 

La théologie pentecôtiste tend à séculariser un croire qui se manifeste intelligiblement dans son 

« eschatologie d’une sortie de l’eschatologie ». Celle-ci découle en amont des enseignements 

du pasteur proposant un salut ici-bas se traduisant par le sentiment de félicité constaté chez ces 

croyants. À rebours concoure-t-elle à la délivrance de l’angoisse métaphysique d’antan. 

1.1.   Le Deus ex machina du capitalisme comme opium du croire pentecôtiste 

Zimbabwéen de trente et un ans, le pasteur Russel de la RFM impose inépuisablement son 

rythme d’entrepreneur à sa communauté. Travaillant en tant que software developper à Cape 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 139 

Town, il a un véritable « agenda de chef d’entreprise » puisqu’il cumule une myriade d’activités. 

Toutes gravitent dans l’orbe du capitalisme. Ses trois passions sont : « Dieu, les logiciels 

informatiques et les grosses Berlines » (dixit).  Sa mission, revendique-t-il ad nauseam, est 

l’émancipation (« empowernment ») de ses fidèles.  Ses paroissiens l’attendent avec 

effervescence à chaque office dominical dans la cour d’un immeuble décrépit. On l’entend 

arriver à grands coups de klaxons. Les visages sont alors transis d’émotion. Puis irrupte-t-il 

triomphant en face du bâtiment, en faisant un dérapage avec sa rutilante BMW. Rapprochant sa 

venue à une parousie dans le monde sacré du capitalisme.  

La dimension messianique que lui attribuent ses fidèles et la piété de ses prédications entérinent 

cette comparaison. Russel dispose personnellement de cinq voitures Uber. Il a monté une 

compagnie lui permettant, d’une part, d’aider certains de ses paroissiens épeurés de ne pouvoir 

subvenir à leurs besoins. D’autre part démontre-t-il qu’il a su maitriser avec brio le modus 

operandi de la réussite capitaliste. Il répète régulièrement souvent que ses origines rurales ne 

l’ont aucunement entravé dans son parcours méritocratique l’ayant exhaussé en chef d’entreprise 

averti et sagace investisseur. Durant chaque cérémonie s’affaire-t-il sur son MacBook 

professionnel. Alors projette-il scrupuleusement le PowerPoint concocté consciencieusement. 

S’affichent magistralement derrière lui les fragments évangéliques jugés les plus « profitables » 

(sic) octroyant les prétendants de l’autonomie du salut.  Demeure, au fil des divers sermons, 

cette sentence écrite en majuscules ocrées : « Jésus ne vous donne pas le poisson, il vous 

apprend à savoir comment pécher le poisson pour ne plus être dépendant ». D’entrée assura-t-

il : « Je veux les dynamiser tout en les réconfortant ».  

Précisons que la vie du croyant pentecôtiste se place ab initio sous le signe du « baptême dans 

le Saint-Esprit » qui évacue l’hétéronomie au profit d’une émancipation de l’individu. Les Actes 

des Apôtres (chapitre 2, versets 1 à 4, Marguerat, 2007) placent sa conversion sous les auspices 

d’un Christ incarné en chair humaine. Cette lecture résulte de la réciprocité contenue dans le 

concept théologique de kénose le gratifiant d’une double nature divine et corporelle. Aussi est 

dédouané le converti de la culpabilité du « péché originel ». L’hétéronomie chrétienne se 

légitimait-elle par la « transcendance extra-sociale » (Castoriadis, 1999 : 67) d’où procédait sa 

légitimité. La puissance de culpabilisation qu’elle imprime au pêcheur originel évoluera au fil 

de la scolastique chrétienne. Les atermoiements s’illustrent à l’œuvre des siècles ponctués de 

synodes qui vont progressivement réduire la dette originelle en transférant la créance à l’autorité 

disposant de la légitimité d’assurer le rachat. Logiquement ce dernier menacerait d’entacher en 

retour le messie. Les synodes des chrétiens trinitaires sanctionneront comme hérésies les 

doctrines infirmant la kénose. Pussent-elles paraître comme des ergoteries, ces tergiversations 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 140 

mettent en évidence l’importance de la cosmogonie biblique qui infléchit par l’entremise de sa 

philosophie de l’histoire la logique de sécularisation émergeant au seuil de la modernité. 

À travers les travestissements du péché originel et des mutations du sacral se déclineront les 

échéances eschatologiques. Le « régime d’historicité » (Hartog, 2014) régissant chacune des 

époques et cultures afférentes se manifeste intelligiblement par les expectatives temporelles du 

salut. En l’espèce de la RFM relèvent-elles clairement du présentisme, c'est-à-dire celui d'une 

valorisation du présent qui s'est « étendu tant en direction du futur que du passé » (2014: 169). 

Le passé tel qu’édifié par les traditions, celui de « l'éternel hier « (Weber, 2003: 91) semble 

moins hanter ces croyants. S’amenuisent les angoisses imputables au Jugement Dernier 

décidant de quelle éternité d outre-tombe mériteront les damnés et les justes. Dorénavant 

l’éternité du présent assure le dévot d’un salut ici-bas. Pour que le croyant puisse bénéficier de 

cette apaisante déculpabilisation, il doit toutefois renoncer à Satan et continuellement se 

préserver du péché. Celui-ci sera désormais envisagé comme l’adéquation ou l’inadéquation 

entre l’agir du croyant et la morale prêchée par le pasteur.  

D’où l’importance accordée au prédicateur. Dans ce souci s’efforce-t-il de délivrer dorénavant 

ses paroissiens à toute angoisse les entravant sur le chemin d’une foi placée sous les auspices 

de la « théologie de la prospérité ». Pour cela découvre-t-il le Deus absconditus (« Dieu 

caché »). Le prédicateur va lui substituer, fût-ce inconsciemment, ce que Nietzche pressentit en 

parlant d’un « Deus ex machina » qui arbore, pour en filer les métaphores hégéliennes, depuis 

ce Volkgeist, les oripeaux et idéologie du Weltgeist actuel couronnant le Zeitgeist capitaliste 

néolibéral. En vertu d’une théologie cataphatique les pasteurs vont faire découvrir aux initiés 

ce qu’ils jugent être Dieu. Leur sacerdoce embrasse, en définitive, un impératif de maximiser 

la rentabilité du croire dont les doutes et tourments entraveraient préjudiciablement la sérénité 

promise.  

Le Deus logicus du capitalisme se substitue à l’énigme angoissante du « Dieu caché » de Pascal 

qui « cherchait la vérité et ne trouvaient en lui qu’incertitude » (2015 : 89). De là nous faut-il 

distinguer cette dernière avec l’angoisse. De la « misère de l’homme sans Dieu » (Pascal, 2015: 

231) naissaient les turpitudes inhérentes à la poursuite de la vérité ou du bonheur. L’inquiétude, 

dans l’anthropologie pascalienne, n’est pas nécessairement libératrice. La confrontation à 

l’altérité radicale du monde et à soi conduit à l’effroi de la déréliction généré par « le silence 

éternel de ces espaces infinis » (Pascal, 2015: 287) ou à conclure que « le moi est haïssable ». 

Or la Weltanschauung de la démocratie libérale consacre, au contraire, davantage le pneuma 

du Saint Esprit, la finitude et cultive du reste le narcissisme de l’individu (Lasch, 2008). 

 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 141 

 

1.2. Le pari gagnant d’un salut ici-bas consumant l’angoisse des spéculations d’antan 

L’embarquement pentecôtiste tient à la possibilité de s’affranchir de l’inquiétude du pari 

pascalien de même qu’à l’austérité protestante. Leurs croyants respectifs s’investissent 

unanimement certes dans une ascèse intramondaine, mais ce non de manière univoque. Les 

premiers s’évertuaient, en effet, à besogner compulsivement soucieux d’un signe d’élection 

qu’ils assortissaient à la réussite économique (Weber, 1964: 99). Ce sentiment contribuait ainsi 

à les délivrer des effrois occasionnés par leur prédestination. Tandis que chez les seconds ce 

n’est plus tant un gracieux sentiment d’élection qui les meut, mais plus véridiquement 

l’expérience extatique du salut même. La « théologie de la prospérité » prône l’accomplissement 

d’une « téléonomie de la réussite » (Johnston, 2008: 87). La gloire de culminer au firmament 

de l’empyrée matérialiste a été « spiritualisée », pour user du vocable de Nietzsche, comme 

Ascension hic et nunc. 

Par l’alchimie composite doctrinale Russel consacre-t-il « les lois du marché » sur l’autel d’un 

« monothéisme du capitalisme » en ce qu’il consacre la transparence, la fluidité, et l’atomicité 

comme prérequis de la loi de la concurrence pure et parfaite qu’il a sanctifiée, l’assortissant d’un 

salut hic et nunc figurant simultanément comme théodicée et théophanie. Cette gnose n’est, du 

reste, pas véritablement une rupture théologique. Elle renvoie notamment au pélagianisme au 

V et Ve siècle qui déniait semblablement le péché originel et défendait la thèse du libre arbitre 

(Minois, 2002), ce dans le souci identique de s’affranchir de scrupules matérialistes et de 

l’angoisse générée alors par l’Augustinisme. Jung reprendra cette quête sous le titre d’Aurora 

Consurgens (Jung, 2011)1. Le dessein ultime, depuis le « processus d’individuation » élaboré 

par le psychanalyste, tient à terme d’atteindre une conscience supérieure (le Soi). 

L’accomplissement se traduira par un sentiment d’éternité qu’il réfère à Aïon, à savoir la déité 

grecque de l’éternité. Jésus, en outre, représente l’archétype du Soi. L’Aurore dévoilera 

progressivement connaissance et sagesse mettant fin aux ténèbres (de l’inconscience). La 

sotériologie pentecôtiste reprend implicitement en partie cette mission. Le destin n’est plus 

intériorisé comme irrévocable tel que stipulé par les liturgies lénitives dénoncées par Marx 

comme « opium du peuple » (2015: 87).  

 
1  titre d’un traité d’alchimie attribué à St Thomas d'Aquin 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 142 

Or ce courant ne propose plus une vision émolliente des préjudices occasionnés notamment par 

les disparités économiques et que leurs affiliés sont les premiers à subir. À l’image de Russel 

les pasteurs invitent-ils à l’ordalie du marché les délivrant tendanciellement de l’angoisse 

eschatologique de l’hétéronomie d’autrefois. Toutefois celle-ci n’est pas pour autant anéantie. 

Si le salut embrasse un horizon terrestre, l’angoisse dérive dès lors également des pathologies 

immanentes au social.  De là les conseils avisés de Russel visent à les arracher d’une 

prédestination indissociablement sociale et divine en ce que la divinité peut s’appréhender 

comme « la transfiguration de la société pensée symboliquement » (Durkheim, 2015: 65). Les 

croyants de la RFM s’investissent donc frénétiquement dans divers secteurs essentiellement 

marchands afin de s’élever dans la pyramide sociale assimilée à une ascension dans 

l’empyrée d’un matérialisme enchanté lénifiant. À mesure de la privatisation, rationalisation, 

et individualisation de la foi, le fidèle dispose in situ de la prérogative d’autovalider le croire 

(Hervieu-Léger, 2010). 

Le présentisme pentecôtiste accuse et alimente le processus de déshistoricisation et de 

sécularisation. S’étiole d’autant le désir de dépasser l’existence. Son mystère semble, 

sentencieusement résolu. Depuis est-il assigné comme téléologique et irrécusable en vertu de 

l’inerrance biblique consacrée par son corpus théologique. S’émousse alors en retour 

« l’angoisse de l’option » et de « l’irreprésentable » (Jankélévitch, 1978 : 89) que déclenchait 

l’indémontrable mais oppressante ignorance qu’instituait la fondation transcendantale du 

pouvoir. L’imaginaire social démocratique fait supplanter l’auto-institution d’un “gouvernement 

de soi” dans son acception foucaldienne à la verticalité de naguère qui reflétait ainsi l’absoluité 

du pouvoir que le peuple attribuait naguère à ses détenteurs.  

 

1.3.   Le sentiment océanique : félicité ou symptôme de l’angoisse ? 

« Notre unique félicité est d’être en Dieu, et notre unique mal d’être séparé de lui », Pascal 

(2015: 232) 

Le marché s’apparente, au regard du pentecôtisme, sinon totalement à un paradis sécularisé, du 

moins à un purgatoire. Son histoire témoigne d’une longue sécularisation à l’œuvre des siècles. 

Sa fonction sociale tient à apaiser les angoisses propres aux mentalités de chaque époque. Dès 

lors il convient d’approfondir l’ambivalence psychique de ces croyants dans l’immanence du 

marché dévoilant le transfert séculier du purgatoire. Dès lors peut-on continuer la réflexion du 

théologien Lubac (2010) qui étudia l'usage de l'expression « corpus mysticum » à travers les 

siècles depuis la fin de l'Antiquité jusqu’à la fin du Moyen Âge. Expression forgée, initialement, 

pour désigner l’Eucharistie, le théologien explique, de manière diachronique, les raisons menant 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 143 

à sa projection dans l’Église. Pour Lubac (2010), la perte, à l’intérieur de l’Église, du sens 

du corpus mysticum vidé de sa référence eucharistique va impulser en retour à sa trivialisation 

et son extension à toute forme de communauté.  

De cette transposition résulteront la querelle des investitures et maints conflits médiévaux entre 

sacerdoce et empire. Chaque parti s’échinant à se réapproprier l’analogie du corps mystique 

contribuant à ce qu’elle se soit désacralisée crescendo, en la réduisant au final à une simple 

analogie organiciste. Voegelin (1999 : 78) prolongera la réflexion de Lubac en envisageant le 

Sacrum Imperium comme un transfert du corpus mysticum. Les deux théologiens partageant 

l’intuition d’une Ecclesia impulsée par le pneuma émanant de la plénitude de puissance (le 

plérôma) du Christ. Dans la Weltanschauung pentecôtiste le corpus mysticum et du sacrum 

imperium se sont projetés dans le marché. Ce, car de son pneuma émane invariablement la 

plénitude de puissance du Christ, qui dorénavant fait découler le salut de l’amour de l’argent 

propre au culte capitaliste. Nietzsche, visionnaire, annonçait prophétiquement, dans Aurore que 

« ce que l’on faisait autrefois pour l’amour de Dieu, on le fait maintenant pour l’amour de 

l’argent, c’est-à-dire pour l’amour de ce qui donne maintenant le sentiment de puissance le plus 

élevé et la bonne conscience » Or relevait-il que « l’amour ne veut pas la durée mais l’instant et 

l’éternité ».  

Plus tard, Walter Benjamin, dans son essai Le capitalisme comme religion (2000: 87) 

expliquait, dans la même veine, que le Dieu du capitalisme est l’argent. À ce titre « démontrer 

la structure religieuse du capitalisme, c’est-dire démontrer qu’il est non seulement une formation 

conditionnée par la religion comme le pense Weber, mais un phénomène essentiellement 

religieux – nous entrainerait encore aujourd’hui dans les détours d’une polémique universelle 

démesurée ». Plus loin précise-t-il que « le christianisme, à l’époque de la Réforme n’a pas 

favorisé l’avènement du capitalisme, il s’est transformé en capitalisme » (Benjamin, 2000: 89). 

D’expliquer, « premièrement, le capitalisme est une religion purement cultuelle, peut-être la 

plus extrêmement cultuelle qu’il n’y ait jamais eu. Rien en lui n’a de signification qui ne soit 

immédiatement en rapport avec le culte, il n’a ni dogme spécifique ni théologie. L’utilitarisme 

y gagne, de ce point de vue, sa coloration religieuse » (2000:109).  

La félicité observée exprime, depuis notre déconstruction et herméneutique, une expérience 

mystique déclenchée par la fusion du corpus mysticum et du sacrum imperium en la psyché du 

fidèle. Elle traduirait ce que les philosophes du Moyen-Âge désignaient comme le nexus Dei et 

mundi, soit le lien entre le cosmos visible et le créateur invisible. Au terme de la gnose 

théosophique du pasteur dévoilant le Deus logicus du capitalisme le fidèle « expérimenterait ce 

que l’on appelle le divin » (cognitio Dei experimentalis) (Ozment, 1969: 144). Cette sensation 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 144 

d’éternité se rapporte du point de vue psychanalytique au « sentiment océanique » évoqué par 

R. Rolland dans sa correspondance avec Freud (Vermorel, 2018 : 98). Elle recouvre 

identiquement l’impression d’appartenir au Grand Tout. En ressort l’ambivalence de la félicité 

pentecôtiste qui manifesterait ainsi un « sentiment océanique », contenant à ce titre 

contradictoirement une angoisse. Celle-ci serait imputable à la tension psychique occasionnée 

par la fusion du corpus mysticum et du sacrum imperium, soit l’incorporation du capitalisme 

dans le Christ.  Cette expérience se révèle antagonique en ce qu’elle se compose d’un 

syncrétisme avec le profane. Or le sacré ne peut se confondre avec le quotidien car il serait, 

pour reprendre l’expression de Rudolf Otto, le « ganz andere » (2001 :49), id.est le « 

radicalement autre ». Le sacré implique, en effet, par principe, une division du monde en deux, 

de part et d’autre d’une frontière consensuelllement admise.   

Jung (2003) avait, on l’a indiqué, semblablement associé, en la déité du temps grec Aïon 

l’éternité et l’autonomie en l’archétype du Christ. La pesanteur du marché se sublime en grâce 

de l’expérience du Christ et son amour libératoire tel que l’entendait Simone Weil (2019: 98). 

La félicité observée s’expliquerait ainsi par la sensation d’éternité qui saisit chaque fidèle à 

mesure qu’ils s’arrachent aux déterminismes anxiogènes et transmuent la durée en instant que 

son présentisme élève en éternité. Raison pour laquelle les fidèles ne peuvent logiquement pas 

éprouver la sensation de plénitude sans conflit psychique. Ce, car ils sont tiraillés, pour 

reprendre la métapsychologie freudienne, entre une pulsion de mort (Thanatos) visant la 

désacralisation de Dieu et une pulsion de vie (Eros) tendant à sanctifier leur existence. Cette 

indétermination suscitant l’angoisse sourd de la double nature divine et temporelle du Christ. 

Dieu est humanisé et réciproquement la figure de Jésus fait advenir Dieu en l’homme. De cette 

indistinction du sacré et du profane, de la libération et de l’aliénation résulterait selon nous la 

tension mise en exergue. Elle lui donne le sentiment d'être dépendant à l'égard d'un « tout 

Autre » alors même que ce dernier authentifie supposément la consécration de son autonomie. 

Or comme le soutint Bataille « Dieu n'est pas la limite de l'homme, mais la limite de l'homme 

est divine. Autrement dit, l'homme est divin dans l'expérience de ses limites. » (1954: 87). 

En ressortira « un sentiment de présence absolue, une présence divine » (Otto, 2001: 56).  D’où 

deux pôles antagoniques, le tremendum et le fascinans (2001 : 78), qui désignent 

respectivement la crainte et le respect, de l’effroi et de l’admiration. Le « numineux » ou 

mysterium tremendum manifesterait dans le cas étudié l’incapacité à dépasser cette 

contradiction imputable à l’indécidabilité de la modernité démocratique qui institue un 

« polythéisme des interprétations » nourrissant « la guerre des dieux » (Weber, 1997). Aussi 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 145 

devons-nous analyser comment ces fidèles parviennent-ils, dans une stratégie inconsciente, à 

se délivrer de cette angoissante tergiversation. 

2. L’eschatologie révélée ou les paradoxes d’une modernité 

apocalyptique arrachée aux Dieux 
 

2.1. La glossolalie comme maïeutique de l’incomplétude et de l’inachevé 

« Cela ne veut rien dire », Rimbaud 

La pratique de la glossolalie singularise le pentecôtisme. Elle peut se traduire, selon la New 

English Bible, par « discours extatique » ou « langues d’extase » (1971, p116) inspirées par 

l’Esprit. Ce « parler en langues » se caractérise par une logorrhée inextinguible hermétique qui 

se déclenche imprévisiblement au sein de l’assemblée. Un ou deux fidèles lancent de longues 

plaintes craintives, voire déchirantes. Toute l’Église murmure et vibre alors en syntonie. Tout 

aussi impromptus sont les rires nerveux qui convulsent soudainement et contagieusement des 

bancs entiers de fidèles. Les visages sont unanimement transis d’émotion, trait saillant de 

l’éthos de ce courant.  

De la puissance aléthèiologique attribuée par Heidegger à la fois au langage et à l’angoisse 

procédera notre herméneutique (1967: 98) afin de déterminer ses ressorts. On interprète ce 

langage échevelé et ésotérique comme une retranscription de la syntaxe sociale sud-africaine et 

de son « architecture symbolique » (Descola, 2017 : 78). On peut alors déceler en vertu d’une 

« anthropologie sémiotique » l’isomorphie entre cette langue hermétique et incohérente et la 

structure de la nation sud-africaine (Dubarry, 2019). Depuis une « fable mystique » de la 

modernité (De Certeau, 1982), la glossolalie représente alors le « langage blessé » de la 

démocratie libérale séculière et multiculturelle sud-africaine. 

Cet expansif « signifiant sans signifié » fait fonction, depuis notre déconstruction, comme une 

maïeutique, en ce que ce flot langagier incohérent délivre des maux démocratiques. La 

glossolalie s’apparente simultanément comme une expression et une catharsis non d’une peur 

stricto sensu, en ce que les fidèles interrogés peinent à circonscrire les causes de leurs affres. 

Elle dénote en l’ineffable de cette glose absconse l’angoisse « liquide » de la modernité décrite 

par Bauman (2018). La détresse exprime inconsciemment la déliaison démocratique (Gauchet, 

2013: 87), suscitant une angoisse de « la séparation-individuation » accentuée par 

l’« hémorragie de l’Un » (Certeau, 1982: 98). Elle répercute en sa nature confuse et insaisissable 

une « société sans corps » (Lefort, 1981: 119), qui, depuis une nosographie psychiatrique, 

relève d’une angoisse de Capgras. L’indétermination entropique de « l’imaginaire social » 

cultivant l’anthropocentrisme propre à ce « régime auto-institué » (Castoradis, 1999: 179) 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 146 

amplifie le narcissisme au risque du nihilisme. D’autant que l’éclipse du politique a laissé place 

au règne néolibéral d’un marché omnipotent.   

La tour de Babel de la nation-arc-en-ciel n’a pas su véritablement transmuer le chaos social en 

un cosmos de sens cohérent. L’« angoisse de morcellement » traduit donc les souffrances 

imputables à l’échec d’assurer un langage commun dans la fragmentation qu’occasionne ce 

monde multiculturel, démocratique et néolibéral.  « Maison de l'être » (Heidegger, 1967), cette 

langue indéchiffrable conjugue la grammaire d’un temps démocratique inachevé. Gravée du 

sceau nébuleux de l’incomplétude, la syntaxe de cette langue sibylline transcrit celle d’une 

modernité anomique et inintelligible. L’« angoisse liquide » qui la sous-tend et qu’elle contient 

trahit donc, en définitive, « l’oubli » ou le « retrait de lÊ’tre » (Heidegger 1967 :89), à nouveau 

dépossédé du monopole de l’édiction d’un sens univoque au Temps.  

 

2.2.   L’exorcisme comme conjuration des démons rémanents de la culpabilité 

Lors de chaque cérémonie Russel propose, dans une logique cathartique, un exorcisme. Durant 

cette scène a-t-on pu observer que tous les affiliés se sont mis à s’écrier lorsqu’il les 

interpella : « le diable, il est dans votre tête ! Il faut identifier le mal où il est ! Vous êtes le 

responsable de votre propre émancipation ». L’assemblée répétera trois fois, les mains aux 

cieux : « je suis maitre de mon émancipation ».  L’on identifie les démons à ceux de la 

culpabilité. Celle-ci a été canalisée ou refoulée imparfaitement. Par l’entremise d’un dispositif 

rituel s’échappe-t-elle. Cette scène peut s’interpréter comme l’extériorisation théâtralisée des 

conflits s’affrontant dans les arcanes de l’inconscient accusant indéfectiblement un « malaise 

dans la civilisation » (Freud, 2015), celle du capitalisme néolibéral contemporain. 

L’émancipation promue par la théologie pentecôtiste fonde, comme soulignée précédemment, 

l’origine dans le présent et le salut dans l’ordalie du marché. Au risque que les déités vénérées 

n’asservissent ses dévots à une nouvelle hétéronomie, celle de l’arbitraire loi de l’offre et la 

demande elles aussi inquestionnables et irrécusables en leur caractère sacré. Contribuant à 

désendetter ceux qui se sont convertis, en les affranchissant de la « faute originelle » comme 

l’indique l’ambivalence du terme allemand Schuld. L’angoisse de la culpabilité se renverse, 

depuis leur prisme capitaliste comptable, en angoisse de la gratuité de l’être. 

Le péché originel, à savoir la consommation ab initio du fruit défendu de l’arbre de la 

connaissance du bien et du mal, faisait, de l’angoisse afférente, « un vertige de la liberté » 

(Kierkegaard, 2015: 179). Ce, car l’existence s’offrait comme le lieu d’une éventuelle 

rédemption. Intégrons une lecture girardienne de cet exorcisme susceptible d’approfondir la 

singularité pentecôtiste en mettant en perspective le mythe d’Adam et Ève avec celui d’Abel et 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 147 

Caïn (Girard, 2015). Dans cette optique l’angoisse dont veulent s’expurger les fidèles 

correspond alors à la culpabilité inconsciente de se dévoyer en meurtrier personnalisé par Caïn. 

En définitive, la liberté se dévoile comme infinie et irrépressible tant le sacre de l’autonomie 

individuelle érige l’individu comme l’unique souverain de sa destinée. Le transfert de 

l’hétéronomie dans la transcendance de la subjectivité du fidèle l’accable de l’entièreté de la 

faute. De surcroît conçoit-il l’immanence comme une apocalypse divulguant qu’il détient la 

puissance démiurgique sinon d’autocréer des valeurs morales dans une logique nietzschéenne, 

du moins de les infléchir. 

Ainsi l’angoisse serait suscitée par la conscientisation qu’en son for intérieur réside une 

insurmontable aliénation. Cette déconstruction met en évidence les tourments du fidèle 

pentecôtiste. La gnose à laquelle il adhère s’avère, sous certains aspects, pernicieuse dans sa 

quête de l’Un-sacral. À la pluralité des mondes, l’hétéronomie du religieux et la Providence se 

substitue, selon cette théologie embrassant une volonté de synthèse, la fin de l’histoire en 

l’irréversibilité et consensus du paradigme de la démocratie libérale. Les démons gravitant dans 

l’orbe temporelle du capitalisme s’incorporent visiblement dans son projet de civilisation. 

Pourtant l’osmose animant l’ambition d’atteindre une matrice originelle par la fusion de 

l’ontologie politique, la théologie et la métaphysique ne va pas, contre toute attente, aboutir à 

une totale symbiose. Au contraire débride-t-elle le tropisme civilisationnel se caractérisant par 

l’hexis corporelle (Bourdieu, 1980: 179) des exorcisés se désarticulant dans des convulsions 

désordonnées. De là extériorisent-ils selon nous une angoisse d’indétermination dite d’aboulie.  

À la lumière de l’anthropologie de G. Bataille peut-on éclairer judicieusement la ténébreuse et 

énigmatique nature des démons intérieurs les possédant. Elle dénote une « expérience 

intérieure » (1954: 78). Le fidèle se saisit simultanément comme démiurge et mortel. Connaît-

il Dieu que « Le non-savoir dénude ». Il mène à l'angoisse et celle-ci à l'extase : « L'angoisse 

est l'horreur du dénuement et l'instant vient où, dans l'audace, le dénuement est aimé, où je me 

donne au dénuement : il est alors la nudité qui extasie » (1954: 70). En cette expérience, 

l’homme se découvre exilé vis -à-vis de la totalité de l’être : « sa vie, quoi qu’il veuille, est 

déchirée » (1954: 87). Certes émane-t-elle ici d’une « mystique négative ». Pourtant en 

définitive réclame-t-elle pareillement, à tort ou à raison, la « souveraine conscience de soi ». 

Nécessitant alors donc de conjurer la « part maudite », à savoir l’excédent capitaliste qui n’a pas 

été dépensé – devant alors impérieusement être expurgé.  

 

 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 148 

Conclusion 

Les métamorphoses de l’angoisse au fil du christianisme entérinent, en grande partie, la thèse 

de M. Gauchet d’« une religion de la sortie de la religion » s’extravasant dans la démocratie 

libérale. Pour autant n’entérine-t-on pas entièrement la thèse principielle de l’œuvre de M. 

Gauchet puisque ne s’est pas substituée totalement la fondation magico-théologique du 

religieux à une légitimation du pouvoir rationnelle et immanente. La pesanteur du marché est 

transmuée par l’alchimie capitaliste sur l’autel du marché en grâce. En résulte le mystérieux 

« sentiment océanique » observé.  La délivrance n’est donc plus tant celle des péchés qui 

nourrissaient précédemment et salutairement l’angoisse religieuse le légitimant en ce qu’elle 

assurait en retour la délivrance. Depuis cette doctrine, c’est l’angoisse qui s’avère en soi 

pécheresse – et donc objet de la délivrance, témoignant de la transvaluation des valeurs. 

Auparavant procédait-elle d’une indétermination existentielle susceptible de responsabiliser 

l’endetté, et d’assurer la liberté en sa volonté individuelle d’aspiration rédemptrice. En l’espèce 

de l homo pentecotistus, incorporant l homo democraticus, l homo ludens et l homo economicus 

l’angoisse s’est-elle renversée en indétermination d’une liberté devenue angoissante au regard 

des impératifs des lois du capital déifiées par le monothéisme du marché. 

Aussi cette religion du salut terrestre participe en partie de l’aliénation capitaliste, se targuât-

elle d’assurer ostensiblement l’autonomie à l’individu. Ce grâce au dévoilement des 

connaissances des lois exhaussant l’impétrant dans une pyramide sociale assimilée à 

l’Ascension, - transférant dans le marché l’antique paradis. Toutefois sa liturgie demeure 

lénitive. Russel s’échine-t-il à occulter qu’inversement peut-il figurer comme ce par quoi résulte 

la Chute.  La polysémie qu’accusent ses déclinaisons dépasse le champ strictement religieux. 

Maints penseurs, en premier chef européens, séculariseront la théologie chrétienne en 

philosophie culminant dans l’existentialisme. Persiste indiscontinument la puissance 

émancipatrice de l’angoisse religieuse. Salut ou vertu – au demeurant la volonté de s’y soustraire 

est unanimement proscrite. Selon les auteurs et disciplines, quiconque transgresse cette règle 

civilisationnelle, si ce n’est un invariant anthropologique, s’expose à l hybris (depuis la 

mythologie grecque), à la perdition (vocable chrétien), l’aliénation (dans la phraséologie 

marxiste), la Chute (Die Verfallenheit : dans terminologie d’Heidegger) ou, non 

exhaustivement, de provoquer un effondrement civilisationnel (dans le champ de la 

collapsologie) à l’instar de Diamond (2005 : 98).  

Raisons principales pour lesquelles son eschatologie, en ce qu’elle articule la démocratie au 

néolibéralisme, souligne la gageure prométhéenne entrouverte par la boite de Pandore. Le 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 149 

Caucase du marché compromet le projet d’accorder conjointement autonomie de l’individu et 

souveraineté sur sa destinée. Perdure, en guise d’épilogue, l’importance primordiale de 

l’angoisse qui s’avère quintessentielle à la nature humaine dans ce qu’elle a d’existentiel. Dans 

cette obédience ce sentiment s’indétermine inextricablement dans une matrice complexe 

synchronisant les temporalités religieuses, politique et économique. D’où la nécessité 

d’interpréter ce sentiment. Pour pouvoir au final inférer ce qui l’engendre et la sustente. 

Indéfectiblement dévoile-t-elle de l’hybris de lÊ’tre au regard du Temps.  Les oracles, dogmes, 

logiques, sagesses et conjectures selon qu’elles émanent de la mythologie, la théologie, 

l’ontologie, la philosophie ou les sciences à travers la collapsologie semblent se projeter, 

condenser et sublimer dans l’eschatologie pentecôtiste. Le « culte des idoles » à laquelle incline 

cette obédience, s’imprimant dans l’éthos des croyants témoignerait, qui du crépuscule de la 

civilisation capitaliste s’exposant à dévaler dans ses limbes primitifs, qui de la fin de 

l’histoire (Fukuyama, 1998). Le sacerdoce de l’intercesseur théologico-politique qu’est le 

pasteur contribuant à diviniser le règne du marché s’embobeline du costume d’un entrepreneur. 

Sa vocation tient à instruire les impétrants à l’ascension dans l’empire de Crésus régi par le 

Chronos du matérialisme, leur prodiguant l’instant opportun du Kairos démocratique. 

Permettant de la sorte de vérifier l’éternité promise dorénavant circonscrite dans le présent dont 

la polysémie d’Aion signifiant à la fois l’éternité ou la cyclicité avalise l’indétermination quant 

à l’origine et la fin des temps.  

Le pèlerin pentecôtiste s’est au demeurant converti en consommateur de « bien du salut ». Dans 

ce « chemin de croix » transféré dans l’immanence sanctuarisée d’un matérialisme enchanté 

impatronisée par le monothéisme du marché consume-t-il l’angoisse au risque de la perdition. 

Tant supposément le sentier de la foi « ne mène nulle part », pour reprendre un titre éponyme 

d’Heidegger autre qu’à la déréliction. Cette dernière dorénavant réverbère les déités du Temps. 

À savoir une nouvelle trinité le Deus logicus du capitalisme assurant la fonction d’auctoritas 

paternelle, le fils s’incarnant dans le fidèle projeté dans son royaume matérialiste et le saint 

esprit transfiguré dans le pneuma du marché.  Le culte dévolu par cette mystique négative 

assurant l’onction de la plénitude d’un royaume simultanément divin et terrestre découvre donc 

indéfectiblement ce que la société a déifié – cette fois cependant et comme irréversiblement 

causa sui. À la transcendance de l’invisible prévaut dorénavant l’immanence de la rationalité 

de la preuve et la transvaluation de la valeur en prix fixé par ce marché du salut. Ce dernier 

divulgue, en la légitimité de l’efficience escomptée par son autofondation résolument comptable 

le cout qu’occasionne de vouloir s’y exhausser, dont l’ascension étourdit avant tout mutatis 

mutandis ses affidés des vertiges de leur propre liberté. 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 150 

Bibliographie 

Aletti, Jean Noël. 2001. Saint Paul, Épître aux Éphésiens. J. Gabalda. 

Anderson, Allan H. 2013. To the Ends of the Earth: Pentecostalism and the Transformation of 

World Christianity. New York: OUP USA. 

Andreae, Jean-Valentin. 2018. Les Noces Chymiques de Christian Rosencreutz. Unicursal. 

Balandier, Georges. 2014. Le Désordre: Eloge du mouvement. Fayard. 

Bataille, Georges. 1954. L expérience intérieure. Vol. 23. Éditions Gallimard. 

Bauman, Zygmunt. 2018. Les enfants de la société liquide. Fayard. 

Benjamin, Walter. 2000. « Le capitalisme comme religion ». W. Benjamin, Fragments 

philosophiques, politiques, critiques, littéraires, édité par Ralph Tiedemann et Hermann 

Schwepenhäuser, trad. de l all. par Christophe Jouanlanne et Jean-François Poirier, Paris, 

PUF, 111-13. 

Bourdieu, Pierre. 1980. Le Sens pratique. Paris: Les Editions de Minuit. 

Castoriadis, Cornelius. 1999. L institution imaginaire de la société. Seuil. 

Certeau, M. de. 1982. « La Fable mystique XVI-XVII siècle. » Collectif. 1978. Quel corps ? 

FeniXX. 

Delumeau, Jean. 2014. La Peur en Occident: Une cité assiégée (XIVe-XVIIe siècle). Fayard. 

Descola, Philippe, et Pierre Charbonnier. 2017. La Composition des mondes. Flammarion. 

Diamond, Jared. 2005. Collapse: How societies choose to fail or succeed. Penguin. 

Dubarry, Thibaut. 2019. « Anthropologie d’un mystère ». Sens Public. 

———. 2021. L’éternité du présent ou le réenchantement du religieux par le capitalisme, 

revuue Espace Temps 

———. 2023. Pentecôtisme et démocratie libérale à la lumière des townships sud africains. 

Aleph 

Durkheim, Emile. 2013. Les formes élémentaires de la vie religieuse : Le système totémique en 

Australie by Emile Durkheim. Presses Universitaires de France - PUF. 

Elias, Norbert. 1991. Le processus de civilisation. Calmann-Lévy. 

Foucher, Louis. 1996. « Aiôn, le Temps absolu ». Latomus 55 (1): 5-30.  

Freud, Sigmund, Pierre Pellegrin, et Dorian Astor. 2015. Le Malaise dans la culture. 

Flammarion. 

Fukuyama, Francis, et Denis-Armand Canal. 2008. La fin de l histoire et le dernier homme. 

[Paris]: Flammarion. 

Gauchet, Marcel. 1985. Le désenchantement du monde: une histoire politique de la religion. 

Gallimard. 

———. 2013. L Avènement De la démocratie. (4 tomes). Paris: Gallimard. 

Hartog, François. 2014. Régimes d historicité. Présentisme et expériences. Le Seuil. 

Heidegger, Martin. 1967. L’être et le temps. Gallimard. 

Hervieu-Léger, Danièle. 2010. « Le partage du croire religieux dans des sociétés d’individus ». 

L Annee sociologique Vol. 60 (1): 41-62.  

Johnston, Sandy. 2008. Under the radar: Pentecostalism in South Africa and its potential social 

and economic role. Centre for Development and Enterprise. 

Jung, Carl Gustav. 1983. Aïon: études sur la phénoménologie du soi. A. Michel.———. 1990. 

L’âme et le soi: renaissance et individuation. Albin Michel. 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 151 

———. 2011. Mysterium Coniunctionis: Epílogo; Aurora Consurgens. Editora Vozes 

Limitada. 

Kierkegaard, Søren. 2015. Le concept de l angoisse. République des Lettres. 

Lefort, Claude. 2001. Essais sur le politique : XIXe-XXe siècles. Paris: Seuil. 

Lubac, Henri de. 2010. Corpus mysticum: L eucharistie et l Eglise au Moyen Age. Cerf. 

Marguerat, Daniel. 2007. Les Actes des Apôtres (1-12). Labor et Fides. 

Marx, Karl. 1998. Contribution à la critique de la philosophie du droit de Hegel. Éditions Allia. 

———. 2015. Sur la question juive. La fabrique éditions.  

Max, Weber. 1964. « L’éthique protestante et l’esprit du capitalisme ». Paris, Plon. 

Minois, Georges. 2002. Les origines du mal: Une histoire du péché originel. Fayard. 

Nietzsche, Friedrich. 2019. Friedrich Nietzsche : Oeuvres complètes – suivi d annexes 

(annotées, illustrées). Arvensa Editions. 

Otto, Rudolf. 2001. Le sacré: l’élément non rationnel dans l idée du divin et sa relation avec le 

rationnel. Payot & Rivages. 

Ozment, Steven E. 1969. Homo Spiritualis: A Comparative Study of the Anthropology of 

Johannes Tauler, Jean Gerson and Martin Luther - 1509-1516 - In the Context of Their 

Theological Thought. BRILL. 

Pascal, Blaise. 2015. Pensées. Flammarion. 

Prigent, Pierre. 1981. L Apocalypse de saint Jean. Delachaux et Niestlé. 

Sartre, Jean-Paul L., et Être et le Néant. 1943. Essai d ontologie phénoménologique. Paris: 

Gallimard. 

Spinoza, B. (2014). Ethique (édition revue et augmentée). Points.  

The New English Bible. 1971. Cambridge University Press. 

Vermorel, Henri. 2018. Sigmund Freud et Romain Rolland: Un dialogue 1923-1936. Albin 

Michel. 

Voegelin, Eric. 1999. The Collected Works of Eric Voegelin, Volume 26, History of Political 

Ideas, Volume VIII, Crisis and the Apocalypse of Man. University of Missouri Press. 

Weber, Max. 1922. Gesammelte aufsätze zur religionssoziologie, Vol. I: Die protestantische 

ethik und der geist des kapitalismus; Die protestantischen sekten und der geist des 

kapitalismus; Die wirtschaftsethik der weltreligion. Tübingen: Verlag von JCB Mohr. 

———. 1995. « Économie et société, vol. 1 ». Paris, Pocket, 295. 

———2003. Organisation et puissances de la société dans leur rapport avec l’économie T2. 

Paris: Pocket. 

Weil, Simone. 2016. La pesanteur et la grâce. République des Lettres. 

 

 

 

 

 


